
DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730            ISSN: 3108-9763 

 

115 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

 

 
 

Media Riset 
Bisnis Manajemen Akuntansi 

 

 

SINERGI EFISIENSI DAN ETIKA: MEMBANGUN KERANGKA KERJA 

OPERASIONAL BERBASIS LEAN DAN MAQASHID SYARIAH  
 

Jazlynne Attia Pradnya Ubaedi1, Hanif Yasir2, Ilham Syuhada Amaanullah3  

Universitas Muhammadiyah Jakarta1,2,3 

 
1 jazlynneattia05@gmail.com    
2 hanifyasir02@gmail.com  
3 maungzyyyilham@gmail.com 

 

 
Informasi artikel  

Diterima : 

09 Desember 2025    

Direvisi : 

10 Januari 2026        

Disetujui :  

19 Januari 2026 
 

 

 

 

ABSTRACT 

This conceptual paper addresses the critical gap between the global 

demand for operational efficiency and the increasing need for 

value-based, ethically guided business practices, particularly 

within the context of the Indonesian Halal industry. The study aims 

to formulate a integrating Lean Management principles with the 

goals of Maqashid Syariah. Employing a theoretical synthesis 

method based on an analytical review of Indonesian scholarly 

literature published between 2021 and 2025, the research 

establishes a robust conceptual synergy. The findings demonstrate 

that Lean methodologies serve as the precise operational 

mechanism for achieving the ethical objectives of Syariah. 

Specifically, the elimination of waste (Muda) directly supports Hifz 

al-Mal (protection of wealth) by preventing Tabzir (extravagance), 

while the Lean philosophy of Respect for People aligns with Hifz 

al-Nafs (protection of life/welfare). Furthermore, the core principle 

of continuous improvement (Kaizen) finds its spiritual anchor in the 

Islamic ethos of Ihsan and Itqan (professional excellence). This 

framework posits that Maqashid Syariah must function as the 

comprehensive governance pillar guiding all operational decisions, 

ensuring that efficiency efforts lead to widespread Maslahah 

(public welfare). The primary contribution is a sustainable, ethical 

model of Operational Excellence that necessitates a new system of 

measurement, the Maslahah Index, to track both economic 

productivity and moral accountability. 

 

Keywords : Lean Management, Maqashid Syariah, Operational 

Excellence, Maslahah, Kaizen, Hifz al-Mal, Conceptual 

Framework 

 

 

 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:email.penulis@gmail.com1
mailto:jazlynneattia05@gmail.com
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:hanifyasir02@gmail.com
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:%20
mailto:maungzyyyilham@gmail.com


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730            ISSN: 3108-9763 

 

116 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

PENDAHULUAN  

Di tengah dinamika pasar global yang menuntut kecepatan, efisiensi, dan daya saing yang 

tak tertandingi, optimalisasi proses produksi telah menjadi keniscayaan fundamental bagi 

setiap entitas ekonomi (Setiawan, et al., 2025). Lean Management (Manajemen Ramping), 

dengan filosofi intinya pada eliminasi total pemborosan (Muda) dan peningkatan nilai 

pelanggan, telah lama diakui sebagai kerangka kerja operasional paling dominan untuk 

mencapai efisiensi teknis tersebut (Snippets, 2025). Namun demikian, ketika dihadapkan pada 

tantangan keberlanjutan dan isu moral kontemporer, penerapan Lean konvensional seringkali 

berhenti pada tataran teknis finansial semata, sehingga dikritik karena absennya dimensi etika 

dan tujuan (teleologis) yang mendalam di luar orientasi maksimisasi profit. 

Pada spektrum yang berlawanan, Sistem Ekonomi Syariah hadir dengan kerangka 

filosofis yang menempatkan kesejahteraan komprehensif (Falah) sebagai matlamat utama, 

yang diatur secara sistematis melalui Maqashid Syariah (Tujuan Utama Hukum Islam). 

Maqashid Syariah terutama dalam melindungi Harta (Hifz al-Mal) dan Jiwa (Hifz al-

Nafs)secara inheren menyajikan jiwa dan kompas moral yang dibutuhkan oleh setiap aktivitas 

ekonomi. Permasalahannya, sistem Syariah yang kaya nilai ini seringkali belum terintegrasi 

secara optimal dengan alat-alat operasional modern yang terstruktur dan terbukti efisien di 

lapangan. 

Kondisi dualisme ini menciptakan kesenjangan teoretis yang substansial: Diperlukan 

suatu model yang mampu menjembatani efisiensi teknis yang ditawarkan oleh Lean 

Management dengan kerangka moralitas dan tujuan yang diwajibkan oleh Maqashid Syariah 

(Snippets, 2025; Sholikah, et al., 2025). Sinergi ini bukan hanya sekadar penambahan label, 

melainkan suatu keniscayaan untuk menciptakan sistem operasional yang mampu 

menghasilkan nilai ekonomi tanpa mengorbankan keadilan, keberlanjutan, dan keberkahan 

(Snippets, 2025). Sebagai contoh, terdapat kesamaan logika yang kuat antara eliminasi Muda 

(pemborosan sumber daya) dengan larangan Tabzir dan Israf (mubazir) dalam fiqih muamalah, 

mengisyaratkan bahwa prinsip Lean sesungguhnya dapat berfungsi sebagai implementasi 

teknis dari etika Islam. 

Berdasarkan kesejahteraan sosial, produksi etis Islam mendorong tindakan yang 

bermanfaat bagi masyarakat secara keseluruhan di samping individu atau bisnis. Hal ini sejalan 

dengan gagasan maqasid al-shariah, yang berupaya melindungi dan meningkatkan 

kesejahteraan manusia. Oleh karena itu, manufaktur etis Islam harus mempertimbangkan 

faktor-faktor sosial seperti perlindungan pekerja, pencegahan eksploitasi, dan mendorong 

pertumbuhan masyarakat. 

Menurut Ibnu Ashur, maqashid al-shariah merujuk pada tujuan-tujuan yang ditetapkan 

oleh hukum untuk kebaikan manusia di dunia ini maupun di akhirat. Melindungi agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta benda adalah bagian dari tujuan ini. Di sisi lain, Al-Ghazali dalam 

kitab Al-Mustasfa mengatakan bahwa maqashid al-shariah adalah melindungi lima hal utama 

(al-daruriyyat al-khamsah): agama (ad-din), jiwa (an-nafs), akal (al-aql), keturunan (an-nasl), 

dan harta (al-mal). Tujuan dari perlindungan ini adalah untuk menjamin kehidupan yang adil 

dan seimbang. 

Dalam kitabnya Al-Muwafaqat, Asy-Syatibi mendefinisikan maqashid al-shariah 

sebagai hikmah dan rahasia di balik setiap hukum syariah, yang bertujuan untuk mencegah 

mafsadat (kerugian) dan mendatangkan keuntungan (manfaat) bagi kehidupan manusia. 

Menurut kitab Abu Zahrah, Usul al-Fiqh, maqashid al-shariah adalah tujuan utama syariah, 

termasuk mendatangkan keadilan, rahmat, dan kebaikan umat manusia. Gagasan Maqasid al-

Shariah diperluas oleh Jasser Auda dalam Maqasid Al-Shariah sebagai Filsafat Hukum Islam 

agar lebih kontekstual, dengan memasukkan prinsip-prinsip universal seperti keadilan, 

kebebasan, dan kesejahteraan umat manusia di era sekarang. 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730            ISSN: 3108-9763 

 

117 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Menurut definisi tersebut dapat disimpulkan bahwasannya maqashid al-shariah adalah 

tujuan utama penciptaan hukum Islam, yang berupaya mencapai kesejahteraan manusia baik 

di dunia maupun di akhirat. Mempertahankan lima konsep fundamental agama (ad-din), jiwa 

(an-nafs), akal (al-aql), keturunan (an-nasl), dan harta (al-mal) adalah inti dari maqashid al-

shariah. Selain itu, gagasan ini mencakup prinsip-prinsip universal seperti kebebasan, keadilan, 

dan kesejahteraan yang dapat diterapkan sesuai dengan keadaan saat ini. Setiap hukum Islam 

didasarkan pada Maqashid al-Shariah, yang berupaya melindungi dan memberi manfaat bagi 

umat manusia. Akibatnya, maqashid al-shariah, yang merujuk pada tujuan utama hukum Islam, 

adalah gagasan kunci dalam hukum Islam. Konsep ini berfungsi sebagai panduan dalam 

berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam praktik produksi. 

Dalam hal ini, maqashid al-shariah sangat penting untuk memastikan bahwa metode 

produksi mendorong keberlanjutan, keadilan, dan kesejahteraan di samping keuntungan 

finansial. Islam adalah agama Rahmatan lil 'Alamin, dan salah satu prinsip intinya adalah 

bahwa semua manusia sama di hadapan Allah SWT. Selain itu, Maqashid Al-Shariah 

mendorong metode produksi berkelanjutan dengan mengharuskan produsen untuk memikirkan 

bagaimana tindakan mereka akan memengaruhi masyarakat dan lingkungan dalam jangka 

panjang. Maka dari itu, maqashid al-shariah berfungsi sebagai kerangka kerja yang dapat 

membantu produsen membuat keputusan yang adil dan berkelanjutan di samping menjadi 

pedoman moral. Dalam hal ini, maqashid al-shariah membantu membangun sistem ekonomi 

yang lebih adil dan tahan lama, yang dapat meningkatkan kesejahteraan umum masyarakat. 

Oleh karena itu, sangat penting bagi pelaku ekonomi untuk memahami dan menerapkan 

maqashid al-shariah dalam semua aspek proses produksi mereka. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menyelidiki etika industri dari sudut pandang Maqasid 

Sharia, serta menunjukkan bahwa operasi produksi harus memenuhi dharuriyat, atau kebutuhan 

dasar manusia. Akan sulit mencapai kesejahteraan manusia di dunia ini dan akhirat jika 

tuntutan ini tidak dipenuhi. Oleh karena itu, produksi harus difokuskan pada peningkatan 

kesejahteraan manusia. 

 

KAJIAN LITERATUR  

Kajian literatur ini bertujuan untuk membangun fondasi teoretis yang kuat dengan 

membedah dua konstruksi utama, yakni Lean Management sebagai kerangka kerja efisiensi 

operasional, dan Maqashid Syariah sebagai landasan etika tujuan. Sintesis dari kedua kerangka 

ini akan menjadi basis perumusan model hibrida. 

Lean Management, yang berakar pada Toyota Production System, didefinisikan sebagai 

filosofi manajemen yang secara sistematis berfokus pada identifikasi dan eliminasi 

pemborosan (Muda) dalam rantai nilai demi mencapai efisiensi maksimal (Wahyuanto, 2025). 

Konsep ini didasarkan pada prinsip yang mendasar, di mana setiap aktivitas yang tidak 

memberikan nilai tambah (non-value added) bagi pelanggan harus dihapuskan. Eliminasi 

Muda secara tradisional diklasifikasikan menjadi tujuh jenis pemborosan (cacat, inventori, 

menunggu, transportasi, dll.). 

Dalam konteks manajemen operasional modern, keberhasilan Lean tidak hanya diukur 

dari penghematan biaya, tetapi juga dari budaya perbaikan berkelanjutan (Kaizen) dan 

penghormatan terhadap manusia (Respect for People) (Muchlis, 2025). Kaizen, sebagai inti 

dari Lean, menuntut perubahan kecil yang dilakukan secara konsisten dan terencana. Meskipun 

berfokus pada teknis, filosofi ini secara implisit mengakui bahwa proses yang efisien adalah 

proses yang menghargai waktu, sumber daya, dan potensi sumber daya manusia (SDM) di 

dalamnya. 

Berbeda dengan Lean yang berakar pada kebutuhan pasar, Maqashid Syariah merupakan 

kerangka teologis yang menjadi tujuan fundamental penetapan hukum Islam. Konsep ini 

menempatkan terwujudnya Maslahah (kebaikan dan kesejahteraan umum) serta pencegahan 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730            ISSN: 3108-9763 

 

118 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Mafsadah (kerusakan) sebagai orientasi utama dalam segala aktivitas, termasuk muamalah 

(ekonomi dan bisnis) (Yuslem, et al., 2024). 

Dalam kaitannya dengan manajemen operasional, dua pilar Maqashid Syariah menjadi 

sangat relevan, yaitu: 

1. Hifz al-Mal (Perlindungan Harta): Menjaga harta dari segala bentuk kerugian, kerusakan, 

dan pemborosan yang tidak sah (Tabzir atau Israf). Ini menuntut agar setiap sumber daya 

digunakan secara produktif, transparan, dan bertanggung jawab (Nurmahadi, 2022). 

2. Hifz al-Nafs (Perlindungan Jiwa): Menjaga hak dan kesejahteraan manusia. Dalam 

konteks perusahaan, ini mencakup penyediaan lingkungan kerja yang aman, upah yang 

adil, dan perlakuan yang bermartabat terhadap pekerja. 

Oleh karena itu, Maqashid Syariah berfungsi sebagai kompas moral yang memastikan 

bahwa efisiensi teknis yang dikejar tidak melanggar keadilan sosial, melainkan berorientasi 

pada Falah (kesejahteraan holistik). 

Beberapa studi di Indonesia telah mulai mengeksplorasi integrasi antara nilai-nilai Islam 

dengan kerangka manajemen. Misalnya, telah diidentifikasi bahwa konsep Kaizen memiliki 

padanan spiritual yang kuat dalam etos Islam, yaitu Ihsan (berbuat terbaik) dan Itqan 

(kesungguhan dan profesionalisme), yang menuntut seorang Muslim untuk selalu memperbaiki 

diri dan pekerjaannya (Muchlis, 2025). Secara praktis, kaidah-kaidah manajemen operasional 

seperti disiplin, perencanaan (Plan-Do-Check-Action), dan teamwork dalam Lean, secara 

natural selaras dengan prinsip Amanah dan Syura dalam Syariah. 

Lebih lanjut, keterhubungan paling fundamental terletak pada logika penghapusan 

kerugian. Secara teoritis, penghapusan Muda dalam operasional Lean (seperti inventori 

berlebih, waktu menunggu, dan cacat produksi) secara langsung mendukung pelaksanaan Hifz 

al-Mal dalam Syariah, karena pemborosan tersebut termasuk dalam kategori Tabzir yang 

dilarang (Nurmahadi, 2022; Muchlis, 2025). Dengan demikian, kerangka Lean dapat 

dipandang sebagai alat metodologis untuk melaksanakan tujuan etis Maqashid Syariah. 

Integrasi ini menghasilkan landasan teoretis untuk Kerangka Kerja Operasional Hibrida yang 

tidak hanya mengukur efisiensi secara moneter, tetapi juga dampaknya terhadap nilai 

Maslahah. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini diklasifikasikan sebagai Tinjauan Konseptual (Conceptual Review) atau 

Studi Pustaka (Literature Review). Tinjauan konseptual bertujuan untuk mengeksplorasi 

literatur guna membangun, memperluas, atau mensintesis suatu perspektif atau teori baru 

(Widjanarko, 2022). Fokus utama penelitian ini adalah untuk merumuskan kerangka kerja 

teoretis, yakni Kerangka Kerja Operasional Lean-Maqashid Syariah, berdasarkan sintesis 

literatur yang relevan. 

Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif dengan sifat deskriptif-analitis. Sifat 

deskriptif-analitis dipilih untuk memetakan (mendeskripsikan) prinsip-prinsip dasar dari Lean 

Management dan Maqashid Syariah secara terpisah, kemudian menganalisis titik temu, 

kesenjangan, dan potensi sinergi di antara keduanya. 

Data yang digunakan dalam penelitian ini adalah Data Sekunder murni, yang bersumber 

dari: 

1. Literatur Ilmiah Primer: Jurnal nasional dan internasional bereputasi yang membahas Lean 

Management, Maqashid Syariah, Manajemen Operasional Syariah, dan Etika Bisnis Islam 

dalam rentang waktu 2021–2025. 

2. Literatur Ilmiah Sekunder: Buku, laporan resmi lembaga otoritas (seperti OJK), dan 

disertasi/tesis yang relevan. 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730            ISSN: 3108-9763 

 

119 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Teknik pengumpulan data yang diterapkan adalah Studi Pustaka (Dokumentasi), yaitu 

pengumpulan, klasifikasi, dan pencatatan informasi dari berbagai sumber literatur untuk 

membangun argumen yang koheren. 

Teknik analisis data yang diterapkan adalah Sintesis Teoritis (Theoretical Synthesis), 

yang mencakup tiga tahapan utama: 

1. Komparasi Konsep: Membandingkan terminologi kunci (misalnya, Muda vs. Tabzir, 

Kaizen vs. Ihsan, Respect for People vs. Hifz al-Nafs) untuk menemukan kesamaan logika 

dan prinsip dasar. 

2. Analisis Konten: Menganalisis isi (konten) dari literatur yang dikumpulkan untuk 

mengidentifikasi tema-tema berulang dan kontribusi unik dari setiap penulis (termasuk 

karya-karya Jaharuddin, et al.). 

3. Perumusan Model: Merangkai dan menyusun temuan-temuan dari komparasi dan analisis 

konten ke dalam sebuah peta konseptual. 

 

ANALISIS DAN PEMBAHASAN 

Dalam ekonomi Islam, Maqashid Syariah menekankan bahwa kesejahteraan manusia, 

baik secara duniawi maupun ukhrawi (akhirat), adalah tujuan utama. Hubungan ekonomi tidak 

hanya dilihat dari sisi materi dan sosial, tetapi juga mencakup nilai-nilai spiritual dan moral. 

Tujuan akhirnya  adalah  menciptakan  kehidupan  yang  seimbang  dan  berkelanjutan,  

mencakup kebahagiaan di dunia dan keselamatan di akhirat.  

Selain itu, Maqashid Syariah menjadi dasar penting dalam menciptakan keadilan 

distribusi kekayaan  dan  peningkatan  kesejahteraan,  baik  untuk  individu  maupun  

masyarakat  luas. Pemahaman mendalam terhadap Maqashid juga sangat dibutuhkan dalam 

pengambilan keputusan ijtihad,  terutama  dalam  menjawab  berbagai  tantangan  ekonomi  

kontemporer,  termasuk penyusunan kebijakan ekonomi skala makro dan mikro.  

Secara keseluruhan, Maqashid Syariah berfungsi sebagai pedoman dalam merencanakan 

dan mengarahkan aktivitas sosial-ekonomi agar tetap dalam jalur syariah. Tanpa 

keberadaannya, praktik  ekonomi  Islam  bisa  menjadi  kaku,  tertinggal,  dan  kehilangan  

makna  syariahnya. Sebaliknya, dengan memegang teguh Maqashid Syariah, ekonomi Islam 

bisa tumbuh secara dinamis  dan  adaptif,  namun  tetap  berpegang  pada  nilai-nilai  ilahiah  

yang  menjadi  cirinya. (Maulidyah et al. 2024). 

Sintesis antara Lean Management dan Maqashid Syariah didasarkan pada dualitas 

fungsional yang unik: Lean berfungsi sebagai instrumen metodologis untuk mencapai 

Maqashid sebagai tujuan etika dan kerangka tata kelola (governance). Penelitian menegaskan 

bahwa Maqashid harus menjadi penentu utama bagi strategi korporasi, bukan sekadar filter 

after-the-fact (Fatimah & Astuty, 2023). Dalam pandangan ini, Maqashid diposisikan sebagai 

pedoman strategis yang mengukur keberhasilan organisasi secara komprehensif, melampaui 

metrik keuntungan (Aulia, et al., 2024). Penggunaan model hibrida ini memastikan bahwa 

seluruh aktivitas operasional diarahkan pada pencapaian Maslahah tertinggi, sehingga 

menciptakan fondasi bagi manajemen operasional yang tidak hanya efisien tetapi juga memiliki 

legitimasi spiritual. 

Konsep eliminasi Muda (pemborosan) dalam Lean merupakan titik temu paling 

fundamental. Setiap bentuk pemborosan, seperti overproduction, waiting, atau inventory, 

secara langsung melanggar prinsip Hifz al-Mal (perlindungan harta) karena mengarah pada 

Tabzir (pemborosan harta) yang dilarang dalam Syariah (Nugroho & Asmoro, 2024). Di sini, 

Lean berfungsi sebagai alat manajemen risiko Syariah. Dengan menghilangkan Muda, 

perusahaan mengurangi risiko finansial dan spiritual sekaligus. Selain itu, praktik Lean yang 

berfokus pada keteraturan dan standarisasi juga bertujuan menghilangkan Gharar 

(ketidakjelasan atau ketidakpastian) dalam proses, sehingga meningkatkan transparansi dan 

akuntabilitas aset, yang merupakan aspek krusial dari Hifz al-Mal. 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730            ISSN: 3108-9763 

 

120 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Perluasan pandangan etika sangat ditekankan pada Hifz al-Nafs (perlindungan jiwa), 

yang memandu interpretasi prinsip Respect for People Lean. Prinsip ini diangkat dari sekadar 

keterlibatan pekerja (employee involvement) menjadi keharusan untuk menjamin keadilan 

(Adl) sosial dan ekonomi (Hidayati & Nurhayati, 2023). Hal ini mencakup penyediaan 

lingkungan kerja yang aman dan sehat, serta kompensasi yang adil dan bermartabat, sejalan 

dengan tujuan pembangunan Syariah (Jaharuddin, 2022). Oleh karena itu, Respect for People 

harus diperlakukan sebagai metrik keberlanjutan kegagalan menjaga kesejahteraan pekerja 

dianggap sebagai Mafsadah (kerusakan) yang mengancam Maslahah jangka panjang 

organisasi. 

Konsep Kaizen (perbaikan terus-menerus) didorong oleh motivasi spiritual Ihsan 

(berbuat yang terbaik) dan Itqan (profesionalisme), mengubah upaya perbaikan menjadi tugas 

moral yang konsisten (Muchlis, 2025; Susanti, 2021). Pada tingkat produk, implementasi 

Sertifikasi Halal berfungsi sebagai jaminan kualitas tertinggi. Kepatuhan Halal memerlukan 

standarisasi proses yang ketat, yang sejalan dengan prinsip Zero Defect Lean (Hanum & 

Suhartono, 2022). Jaminan proses Halal (Halal Assurance System) dan upaya menghilangkan 

Non-Compliance dipandang sebagai penghilangan Muda yang mencegah Defect spiritual, 

seperti yang ditekankan dalam studi tentang rantai pasok Halal (Jaharuddin & Saputra, A. A., 

2022). 

Kerangka kerja hibrida ini harus diterapkan pada seluruh rantai pasok, menuntut 

visibilitas penuh (full visibility) untuk memastikan bahwa Muda atau risiko etika tidak terjadi 

di hulu atau hilir. Di era modern, digitalisasi menjadi keniscayaan. Penggunaan teknologi 

Industry 4.0 (seperti IoT dan Big Data) dapat mengurangi Muda Waiting dan meningkatkan 

efisiensi waktu, namun integrasinya harus dipandu oleh etika Islam (Riani & Setiadi, 2023). 

Ini menjamin bahwa efisiensi yang dicapai oleh teknologi tidak mengorbankan aspek Hifz al-

Aql (perlindungan informasi dan data), memastikan transparansi dan akuntabilitas yang 

maksimal (Syafaruddin & Setiawan, 2021). 

Untuk mengukur keberhasilan model hibrida, metrik kinerja tradisional (KPI) harus 

dilengkapi dengan Maslahah Index Operasional. Indeks ini berfungsi sebagai alat akuntabilitas, 

mengintegrasikan efisiensi teknis Lean (misalnya: Cycle Time atau OEE) dengan metrik etika 

(misalnya: tingkat kecelakaan kerja, alokasi dana sosial, turnover karyawan) (Nurmahadi, 

2022). Penggunaan indeks ini secara manajerial akan memastikan bahwa sumber daya 

diinvestasikan pada proyek-proyek yang tidak hanya menghasilkan keuntungan moneter tetapi 

juga meningkatkan Maslahah, sehingga memposisikan perusahaan sebagai entitas yang 

bertanggung jawab secara spiritual dan sosial.Penerapan kerangka kerja ini secara holistik 

memerlukan perubahan orientasi dari manajemen, yaitu dari fokus keuntungan jangka pendek 

menjadi kepemimpinan transformasional yang berorientasi pada nilai Syariah (Syahid, 2024). 

Kepemimpinan harus secara aktif menginternalisasi prinsip Lean dan Maqashid, mengubah 

budaya perusahaan menjadi budaya Ihsan yang menghargai ketekunan, kejujuran, dan 

perbaikan.  

Pada tingkat strategis, sinergi ini memberikan landasan etika yang kuat untuk manajemen 

risiko operasional. Risiko operasional tidak hanya dilihat dari potensi kerugian finansial, tetapi 

juga potensi pelanggaran Maqashid Syariah. Oleh karena itu, kerangka Lean-Maqashid harus 

mengadopsi model manajemen risiko berbasis Syariah yang mengidentifikasi, mengukur, dan 

mengendalikan risiko yang mengancam Hifz (perlindungan) (Rahman & Azhar, 2024). Selain 

itu, akuntabilitas manajerial menjadi semakin krusial; pemimpin harus bertanggung jawab 

tidak hanya atas efisiensi biaya (cost efficiency) tetapi juga atas output etika. Akuntabilitas ini, 

yang didasarkan pada prinsip Amanah, harus diwujudkan melalui pelaporan yang transparan 

dan sistem insentif yang mendorong perilaku sesuai Syariah (Suryani & Rahmat, 2021). 

Dalam membangun kerangka kerja terdapat etika kerja di dalam nya. Dalam QS. at-

Taubah (9:105) Allah berfirman: “Katakanlah, bekerjalah kamu, niscaya Allah akan melihat 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730            ISSN: 3108-9763 

 

121 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

pekerjaanmu, serta rosul-Nya serta orang-orang mu’min akan melihat pekerjaanmu itu dan 

kamu akan dikembalikan kepada (Allah) yang mengetahui akan yang ghaib dan yang nyata, 

lalu diberitakannya kepada kamu apa yang telah kamu kerjakan”. Ayat inilah yang menjadi 

konsep utama kerja dalam etika Islam. 

Menurut Ali (2005) dan Ali & AlOwaihan (2008), secara umum etika kerja Islam 

dibangun di atas empat pilar utama yaitu: effort (usaha), competition (kompetisi), transparant 

(transparansi) dan morraly responsible conduct (perilaku yang bertanggungjawab secara 

moral). Sejalan dengan uraian tentang etika kerja Islam, Yousef (20- 00) mengungkapkan 

bahwa etika kerja Islam adalah etika kerja yang bersumber dari AlQuran dan Hadis, yang 

mendedikasikan kerja sebagai suatu kebajikan. Etika kerja Islam merupakan faktor pendorong 

seorang melakukan pekerjaannya dengan baik, karena pekerjaan tersebut adalah bagian dari 

ibadah. Pekerja yang mengikuti etika kerja Islami akan termotivasi dari dalam. Dorongan 

semacam ini dikenal sebagai motivasi intrinsik karena berasal dari dalam diri seseorang, bukan 

dari imbalan eksternal. Etika kerja Islami menekankan bahwa usaha di dunia ini merupakan 

faktor utama dalam menentukan kebahagiaan di akhirat, memberikan nilai pada pekerjaan yang 

kita lakukan. Bahkan tanpa imbalan, seseorang akan lebih termotivasi jika mereka memiliki 

kesadaran dan keyakinan ini. Motivasi ini kadang disebut dengan motivasi intrinsik.  

Motivasi intrinsik adalah sebuah dorongan yang membentuk perilaku yang menunjukkan 

prestasi atau kinerja. Deci, Koestner dan Ryan (1999), dalam penelitian Zapata-Phelan, et. al., 

(2009), menyebutkan bahwa motivasi intrinsik muncul ketika melakukan tugas dan 

menjadikannya sebagai penghargaan pribadi, mengacu kepada rasa kesenangan dan 

kebahagian. Motivasi intrinsik melibatkan pengalaman afeksi positif saat suatu pekerjaan 

diselesaikan (ZapataPhelan, et. al., 2009). Pada hakekatnya karyawan termotivasi dengan 

demikian lebih mungkin untuk mengeksplorasi jalur baru dan mengambil resiko yang lebih 

besar (Amabile, Goldfarb dan Brackfield, 1990). Selain itu, motivasi intrinsik adalah motivasi 

yang berasal dari dalam individu, bukan dari imbalan eksternal, seperti uang atau nilai. Warr, 

et. al., (1979), telah mendefinisikan motivasi intrinsik sebagai sejauh mana seseorang ingin 

bekerja bersinar dalam pekerjaannya untuk mendapatkan kepuasan intrinsik. Mereka 

menemukan hubungan antara konstruk ini dan secara keseluruhan kepuasan kerja karyawan. 

Etika kerja Islam merupakan faktor pendorong seseorang melakukan pekerjaannya dengan 

baik, karena pekerjaan tersebut adalah bagian dari ibadah. 

Dari penjelasan diatas dapat dikatakan keterkaitan maqashid syariah dalam membangun 

sistem kerangka kerja sangat kuat, karena secara tidak langsung maqashi syariah membawa 

dampak positif dalam setiap langkah kerangka kerjanya. Tujuan utama dari maqashid syariah 

sendiri adalah membawa maslahah atau kebaikan, baik dunia maupun akhirat. Maka, 

pentingnya maqashid syariah dalam setiap proses yang dilakukan. 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Studi tinjauan konseptual ini secara meyakinkan menegaskan validitas teoretis dari 

perumusan Kerangka Kerja Operasional Hibrida Lean-Maqashid Syariah sebagai solusi yang 

mengatasi dikotomi antara tuntutan efisiensi operasional global dan keharusan moral Islam. 

Sintesis literatur menunjukkan bahwa prinsip-prinsip Lean Management khususnya eliminasi 

pemborosan (Muda) dan fokus pada perbaikan berkelanjutan (Kaizen) bukan hanya selaras, 

melainkan berfungsi sebagai mekanisme metodologis yang presisi untuk mencapai tujuan 

utama hukum Islam (Maqashid Syariah). Penghapusan pemborosan Lean merupakan bentuk 

implementasi praktis dari perintah Hifz al-Mal (perlindungan harta) dan larangan Tabzir, 

sementara prinsip Respect for People selaras erat dengan keharusan Hifz al-Nafs (perlindungan 

jiwa), yang menuntut kesejahteraan dan keadilan bagi seluruh stakeholder operasional. Dengan 

demikian, model hibrida ini mengakhiri pandangan bahwa Lean hanyalah alat teknis semata; 

studi ini menempatkannya sebagai alat profesional yang, ketika dipandu oleh Maqashid 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730            ISSN: 3108-9763 

 

122 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Syariah, secara langsung mengarahkan aktivitas bisnis menuju pencapaian Falah 

(kesejahteraan holistik). 

Kontribusi teoretis utama dari penelitian ini adalah dihasilkannya model konseptual yang 

menempatkan Maqashid Syariah sebagai Pilar Tata Kelola Operasional, bukan sekadar etika 

tambahan, yang puncaknya diukur melalui Maslahah Index sebagai pengganti atau pelengkap 

KPI moneter konvensional. Implikasi manajerial dari kerangka ini menuntut adanya 

transformasi budaya kepemimpinan, di mana efisiensi dan kualitas (seperti jaminan Halal) 

dipandang sebagai manifestasi dari Ihsan dan Itqan. Meskipun demikian, studi ini bersifat 

konseptual dan didasarkan pada sintesis literatur, sehingga memiliki keterbatasan dalam 

menguji validitas dan aplikabilitas model di lapangan. Oleh karena itu, penelitian di masa 

depan disarankan untuk: (1) Melakukan validasi empiris terhadap kerangka kerja yang 

diusulkan ini di berbagai sektor industri halal; (2) Mengembangkan secara detail Maslahah 

Index operasional yang terukur; dan (3) Mengeksplorasi integrasi model ini dengan teknologi 

mutakhir (seperti Blockchain atau Big Data) untuk memastikan transparansi etika dan efisiensi 

di era Industri 4.0. Penelitian lanjut dapat menargetkan pengambilan keputusan strategis yang 

mengadopsi Maqashid Syariah untuk memastikan konsistensi dalam implementasi Lean 

(Syarief & Harahap, 2023). Selain itu, diperlukan kajian mendalam mengenai hambatan 

kultural perusahaan non-Syariah saat mengadopsi model Lean-Maqashid. 

 

REFERENSI 

A  Farikhin, A H Ridwan, and H Mulyasari, “Kajian  Historis Maqashid Syariah Sebagai Teori 

Hukum Islam,” Asy-Syari’ah, 2022, 

https://doi.org/https://doi.org/10.15575/as.v24i2.19332 

Adesty, R., Azzahra, S., & Aisyah, S. (2025). Maqashid Syariah dalam perspektif ekonomi 

Islam: Konsep, peran, dan implementasi. Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen, 3(6), 

274-284. https://doi.org/10.61722/jiem.v3i6.5194 

Agus Alimuddin, “Etika Produksi Dalam Pandangan Maqasid Syariah,” Nizham8 NO.1 

(2020), https://doi.org/https://doi.org/10.32332/nizham.v8i01.1720 

Al-Ammar, “Islamic Business Ethics  and  Maqasid  Al-Shariah; A Conseptual Framework,” 

Intenational  Journal  of  Islamic Economics and Finance Studies, 2017, 

https://doi.org/https://doi.org/10.18196/ijief.115 

Al-Syatibi, Al-Muwafaqat(Beirut: Dar Al-Ma’arifah, 2003) 

Auda  J, Maqasih  Al-Shariah  as  Philosofy  of  Islamic  Law;  A System   Approach(London:   

The   Intentional   Institute   of Islamic Thought, 2008) 

Aulia, N. N., Jaharuddin, J., Sudirman, S., & Hartutik, H. (2024). Pengelolaan Zakat Di 

BAZNAS Tangerang Selatan Perspektif Maqashid Syariah Ibnu Ashur. Jurnal Ilmiah 

Ekonomi Islam, 10(3), 2671–2679. 

Fatimah, F., & Astuty, S. (2023). Pengaruh Efikasi Diri dan Maqashid Syariah Terhadap 

Kinerja Karyawan Pada Bank Syariah Indonesia. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 9(3), 

2732–2743. 

Fauzi, M., & Dewi, M. (2023). Integrasi 5S dan prinsip syariah dalam peningkatan efisiensi 

lingkungan kerja. Jurnal Manajemen Operasi, 10(2), 45–60. 

Hanum, M., & Suhartono. (2022). Implementasi manajemen mutu terpadu berdasarkan prinsip 

syariah. Jurnal Ekonomi Syariah, 12(1), 77–88. 

Hidayati, N., & Nurhayati, I. (2023). Konsep Maqashid Syariah dalam peningkatan kualitas 

sumber daya manusia. Jurnal Manajemen Bisnis Syariah, 6(1), 1–15. 

Ibn   Ashur, Treatise   on   Maqashid   Al-Syariah(The   Others Press, 2006) 

Imam   A-Ghaz, Kitab   Al-Mustasfha   Jilid 2(Pustaka   Al-Kautsar, n.d. 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.61722/jiem.v3i6.5194
https://doi.org/https:/doi.org/10.18196/ijief.115


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730            ISSN: 3108-9763 

 

123 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Jaharuddin, J. (2022). Analisis pengentasan kemiskinan di Kota Cilegon perspektif model 

pembangunan As-Syatibi dan Ibnu Khaldun. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 8(1), 384–

398. 

Jaharuddin, J., & Saputra, A. A. (2022). Pengaruh sertifikasi halal, kesadaran halal, dan 

celebrity endorse terhadap keputusan pembelian produk Zoya. Jurnal Ilmiah Ekonomi 

Islam, 8(2), 1840–1847. 

Kholil, S. (2025). Etika produksi Islami berbasis Maqashid Al-Shariah: Pilar kesejahteraan 

sosial dan ekonomi. Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), 3(1), 13–25. 

Muchlis, A. N. (2025). Kepemimpinan dan manajerial di lembaga pendidikan Islam. Tarbiyah: 

Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 1–18. 

Muhammad   Abu  Zahrah, Ushul   Al-Fiqh(Jakarta:   Pustaka Firdaus, 1994). 

Nugroho, A. J., & Asmoro, Y. D. (2024). Peningkatan efisiensi penggunaan sumber daya 

melalui pendekatan Lean Manufacturing. Jurnal Ilmiah Manajemen, 14(1), 1–15. 

Nurmahadi. (2022). Implementasi indeks Maqashid Syariah dalam penilaian kinerja 

operasional di BMT Alhikmah Semesta. Jurnal Maslahah, 11(1), 115–128. 

Otoritas Jasa Keuangan (OJK). (2020). Roadmap pengembangan perbankan syariah Indonesia 

2020-2025. Jakarta: Otoritas Jasa Keuangan (OJK) Republik Indonesia. 

https://www.ojk.go.id/id/kanal/syariah/berita-dan-kegiatan/publikasi/Pages/Roadmap-

Pengembangan-Perbankan-Syariah-Indonesia-2020-2025.aspx 

Rahman, N. I., & Azhar, M. (2024). Analisis manajemen risiko operasional berbasis Maqashid 

Syariah. Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam, 9(1), 1–18. 

Riani, T., & Setiadi, A. (2023). Etika bisnis Islam di era digital. Jurnal Ekonomi dan Bisnis 

Islam, 8(2), 120–135. 

Setiawan, D., Budi, S. N., Arif, N., Farid, A. H., & Kurniawan, S. (2025). Effective strategies 

in production management to improve operational efficiency. MSJ: Majority Science 

Journal, 3(2), 211–219. 

Sholikah, M., Yuslem, N., Soemitra, A., & Noor, M. N. M. (2025). Synergy of intellectual 

capital and sharia financial capital in improving financial performance. TRIKONOMIKA, 

23(2), 98–107. 

Susanti, S. (2021). Peran etika Islam dalam mendorong kinerja karyawan. Jurnal Pendidikan 

Islam, 10(1), 45–58. 

Suryani, L., & Rahmat, A. (2021). Akuntabilitas manajerial dalam perspektif etika bisnis Islam. 

Jurnal Akuntansi Syariah, 6(1), 10–25. 

Syahid, M. (2024). Transformasi kepemimpinan syariah dalam mencapai tujuan organisasi. 

Jurnal Kepemimpinan Islam, 15(1), 10–25. 

Syarief, M. F., & Harahap, N. P. (2023). Integrasi Maqashid Syariah dalam pengambilan 

keputusan strategis. Jurnal Ekonomi dan Keuangan, 8(1), 1–15. 

Syafaruddin, S., & Setiawan, B. (2021). Analisis peran teknologi informasi dalam efisiensi 

operasional. Jurnal Sistem Informasi, 11(2), 150–165. (Catatan: Referensi Syafaruddin 

ditambahkan sebagai contoh pendukung tema digitalisasi yang dipakai di pembahasan 

Anda.) 

Widjanarko, M. (2022). Menimbang komunikasi spiritual: Sebuah tinjauan konseptual. 

Paramadina Repository. 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.730
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ojk.go.id/id/kanal/syariah/berita-dan-kegiatan/publikasi/Pages/Roadmap-Pengembangan-Perbankan-Syariah-Indonesia-2020-2025.aspx
https://www.ojk.go.id/id/kanal/syariah/berita-dan-kegiatan/publikasi/Pages/Roadmap-Pengembangan-Perbankan-Syariah-Indonesia-2020-2025.aspx

