
DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731            ISSN: 3108-9763 

 

124 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                

 
 

Media Riset 
Bisnis Manajemen Akuntansi 

 

 

KEDUDUKAN FIQIH DALAM STRUKTUR ILMU ISLAM: ANALISIS 

ONTOLOGIS, EPISTEMOLOGIS, DAN AKSIOLOGIS 

 

Jazlynne Attia Pradnya Ubaedi1, Alyya Zulfa Alika2, Claudya Amalia Putri3, Darius 

Muammar Alifi4, Muhamad Khalfan Ibrahim5 
Universitas Muhammadiyah Jakarta1,2,3,4,5 

 
1 jazlynneattia05@gmail.com 
2 alayyazlfa2212@gmail.com 
3 claudyaamalia2006@gmail.com 
4 dariusallifi@gmail.com 
5 ibarahimmuhamadkhalfan@gmail.com  

 

 
Informasi artikel  

Diterima : 

09 Desember 2025    

Direvisi : 

08 Januari 2026        

Disetujui :  

19 Januari 2025 
 

 

 

 

ABSTRACT 

This study aims to philosophically analyze the position of Fiqh within the 

structure of Islamic knowledge, specifically regarding the duality of 

Islamic Law between Sharia (which is absolute) and Fiqh (which is the 

product of Ijtihad, or relative). This research employs the philosophy of 

science approach, focusing on three pillars: ontology (nature), 

epistemology (method), and axiology (value). Ontologically, Fiqh serves 

as a bridge connecting the metaphysical reality of Divine law with 

empirical human actions, thereby rejecting Western reductionism. 

Epistemologically, Fiqh is validated through the integrative methodology 

of Ijtihad (combining reason and revelation), consequently producing a 

plurality of laws (ikhtilaf) in subsidiary matters (furu'iyyah). 

Axiologically, Fiqh finds its justification in the ultimate objective, which 

is the Maqasid Sharia (the realization of public benefit). It is concluded 

that Fiqh occupies a central position as a dynamic and adaptive discipline 

in social and transactional matters (muamalah), yet remains firmly 

rooted in the foundational principles of Tauhid guaranteed by the Sharia, 

thereby providing a significant contribution to the holistic structure of 

Islamic knowledge 

 

Keywords : Axiology, Epistemology, Fiqh, Maqasid Sharia, Ontology, 

Philosophy of Law, Sharia. 

 

 

 

PENDAHULUAN  

Kehendak Allah Swt termanifestasi dalam wahyu-Nya yang terkodifikasi dalam Al-

Qur’an serta penjelasan Nabi Muhammad Saw yang terekam dalam hadis atau sunnah. Segala 

sesuatu yang dikehendaki oleh Allah Swt terkait dengan tindakan manusia disebut hukum 

syara‘ atau fiqih, yang salah  merupakan satu tiang penyangga   bagi   tegaknya   Islam dan 

berfungsi sebagai pedoman normatif yang memuat prinsip-prinsip umum serta garis-garis besar 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:email.penulis@gmail.com1
mailto:jazlynneattia05@gmail.com
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:alayyazlfa2212@gmail.com
mailto:claudyaamalia2006@gmail.com
mailto:dariusallifi@gmail.com
mailto:ibarahimmuhamadkhalfan@gmail.com


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731            ISSN: 3108-9763 

 

125 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

ajaran. Pada tahap awal, fiqih bersifat konseptual dan belum sepenuhnya dapat 

diimplementasikan secara praktis sebelum melalui proses interpretasi, elaborasi, dan 

perumusan lebih lanjut oleh para ahli hukum Islam dengan menggunakan logikanya. Menurut 

Abdurrasyid et al. (2024), Logika adalah alat yang membantu kita membangun argumen yang 

logis dan konsisten, mengevaluasi koherensi dan validitas suatu argumen, serta menyediakan 

kerangka kerja metodis untuk berpikir. Secara umum, logika menjamin bahwa kesimpulan 

yang kita capai didukung oleh premis yang tepat dan membantu kita membedakan antara 

argumen yang tepat dan yang salah. 

Ilmu fiqih merupakan salah satu disiplin keislaman yang menunjukkan perkembangan 

yang signifikan dalam lintasan sejarah pemikiran Islam. Hal ini tercermin dari kekayaan 

literatur klasik, maraknya forum kajian seperti bahts al-masâ’il fiqhiyyah, serta tingginya 

perhatian lembaga pendidikan Islam terhadap disiplin ini. Namun demikian, masih terdapat 

kecenderungan di tengah masyarakat untuk mengidentikkan Islam dengan fiqih itu sendiri, 

mengingat fiqih menawarkan seperangkat aturan yang konkret dan mudah dijadikan rujukan. 

Kecenderungan tersebut menunjukkan bahwa kedudukan fiqih sebagai disiplin ilmu belum 

sepenuhnya dipahami secara proporsional. Akibatnya, batas antara ajaran dasar Islam yang 

bersifat absolut dan konstruksi fiqih yang bersifat interpretatif serta dinamis sering kali tidak 

memperoleh pembedaan yang memadai. 

Dalam konteks perkembangan ilmu pengetahuan Islam kontemporer, fiqih tidak hanya 

dipahami sebagai himpunan norma syar‘i, tetapi juga sebagai disiplin ilmiah yang memiliki 

fondasi konseptual, metodologis, dan aplikatif. Perubahan sosial, perkembangan ekonomi 

syariah, modernitas, serta dinamika pluralitas menuntut reposisi fiqih dalam struktur keilmuan 

Islam. Banyak negara Muslim mulai memasukkan gagasan Islam ke dalam hukum lingkungan 

mereka seiring meningkatnya kesadaran akan perubahan iklim dan kerusakan lingkungan di 

seluruh dunia. Misalnya, di Indonesia, gagasan dari yurisprudensi Islam, atau Usul Fiqh, 

diintegrasikan ke dalam pembuatan kebijakan lingkungan berbasis hukum Islam. Hal ini 

memberi kesempatan kepada akademisi Islam dan para profesional hukum untuk meneliti dan 

menciptakan solusi hukum yang ramah lingkungan dan sesuai dengan hukum Syariah. 

Pertanyaan mengenai aspek ontologis (hakikat objek kajian fiqih), epistemologis 

(sumber dan metode perolehan pengetahuan), dan aksiologis (nilai-nilai moral, sosial, dan 

kemaslahatan) menjadi semakin penting dalam menganalisis karakter dan fungsi fiqih. 

Pendekatan filosofis tersebut tidak hanya mempertegas status fiqih sebagai ilmu, tetapi juga 

membuka peluang bagi rekonstruksi metodologis agar fiqih lebih adaptif terhadap tuntutan 

zaman serta lebih relevan dalam perumusan kebijakan publik. Dalam kerangka ini pula, Islam 

menghadirkan kritik yang konstruktif terhadap perubahan arah, pola, dan struktur 

perekonomian global, sehingga diperlukan kajian yang intensif dalam merumuskan alternatif 

pandangan, strategi, dan model yang lebih humanis serta berkeadilan. 

Tujuan artikel ini adalah untuk mengkaji bagaimana Usul Fiqh dapat memajukan hukum 

Islam melalui gagasan-gagasan penting seperti Maqasid al-Shariah, Istislah, dan Amanah. 

Artikel ini juga akan membahas bagaimana gagasan-gagasan tersebut dapat digunakan dalam 

kebijakan lingkungan yang mengutamakan keadilan sosial dan keberlanjutan. Hasilnya, Usul 

Fiqh dapat digunakan sebagai dasar untuk mengembangkan solusi hukum yang bermanfaat 

bagi masyarakat dan lingkungan, serta relevan dalam konteks keagamaan. 
  

KAJIAN LITERATUR  

Dalam perspektif Islam, wahyu (dalil naqli) merupakan sumber utama seluruh 

pengetahuan mengenai realitas sosial, alam semesta, dan kehidupan manusia. Menurut Daulay, 

S. P. (2005) dalam Zaini, A. A. (2021), kerangka wahyu Al-Qur'an dan Sunnah harus 

diterapkan pada semua wacana ilmiah, terlepas dari komponen ontologis, epistemologis, atau 

aksiologisnya. Akibatnya, produk akhir thot tidak akan menyimpang dari prinsip-prinsip Islam. 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731            ISSN: 3108-9763 

 

126 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Selama aktivitas intelektual didasarkan pada kerangka norma-norma Islam, Islam tetap 

menawarkan perspektif yang proporsional tentang kapasitas ijtihadi individu, bahkan ketika 

pendekatan empiris memungkinkan adanya perbedaan. 

Ontologi, secara etimologis berasal dari bahasa Yunani ta onta (yang ada) dan logos 

(ilmu atau ajaran), merupakan cabang filsafat yang membahas hakikat keberadaan. Ontologi 

mempelajari sifat dasar dari segala sesuatu yang nyata secara fundamental, termasuk entitas 

fisik, abstraksi, objek universal, dan seluruh bentuk wujud lainnya. Dalam tradisi filsafat, 

ontologi sering disebut sebagai metafisika umum atau filsafat pertama yang mengkaji prinsip 

paling dasar dari realitas, seperti hakikat sesuatu, kesatuan, sebab-akibat, dan keberadaan 

Tuhan. Objek material ontologi adalah “yang ada” dalam seluruh dimensinya, baik yang 

bersifat individual maupun universal, terbatas maupun tak terbatas, konkret maupun 

transenden. Sementara itu, objek formalnya adalah hakikat realitas itu sendiri. Dengan 

demikian, ontologi berupaya memahami “ada” secara menyeluruh, tidak terikat pada satu 

bentuk perwujudan tertentu. 

Epistemologi merupakan cabang filsafat yang membahas teori pengetahuan. Secara 

etimologis berasal dari kata Yunani epistēmē (pengetahuan), epistemologi mengkaji sumber, 

struktur, validitas, dan batas-batas pengetahuan manusia. Epistemologi juga sering 

dihubungkan dengan gnosis, yang bermakna pemahaman batin, sehingga epistemologi 

mencakup upaya intelektual untuk menempatkan pengetahuan dalam kedudukan yang tepat. 

Menurut Pranarka, epistemologi berkaitan dengan tindakan intelektual untuk menilai, 

memutuskan, dan menetapkan kebenaran suatu pengetahuan. Hardono Hadi menegaskan 

bahwa epistemologi menelaah hakikat, jangkauan, dan pertanggungjawaban pengetahuan. 

Setiap pemahaman ilmiah mengandaikan adanya kerangka epistemologis tertentu yang 

mendasarinya, baik secara eksplisit maupun implisit. Dengan demikian, setiap ilmu memiliki 

asumsi epistemologis yang memengaruhi cara memperoleh, menafsirkan, dan memvalidasi 

pengetahuan. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia mendefinisikan aksiologi sebagai studi tentang nilai dan 

kegunaan ilmu bagi kehidupan manusia. Menurut Suriasumantri, aksiologi adalah gagasan 

tentang nilai yang berkaitan dengan keuntungan dari pengetahuan yang diperoleh. Menurut 

Kristiawan (2016), aksiologi mencakup proses evaluasi dan penggabungan prinsip-prinsip ini 

ke dalam kehidupan sehari-hari. Dalam konteks filsafat ilmu, aksiologi menekankan fungsi 

kemaslahatan suatu ilmu pengetahuan. Suatu ilmu yang tidak memiliki nilai manfaat cenderung 

menimbulkan kemudaratan bagi kehidupan manusia maupun lingkungan. Oleh karena itu, 

aspek aksiologis menjadi penting dalam mengarahkan pengembangan ilmu pengetahuan agar 

tetap berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan dan keberlanjutan. Dengan demikian, aksiologi 

merupakan cabang filsafat yang menelaah nilai, norma, dan etika yang melekat pada suatu 

pengetahuan serta dampaknya terhadap kehidupan. 

 

METODE PENELITIAN 

Studi ini menggunakan metodologi kualitatif untuk penelitian kepustakaan. Metode ini 

digunakan karena fokus penelitian adalah pada pemeriksaan konseptual tempat fikih dalam 

kerangka pengetahuan Islam dari perspektif ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Objek 

kajian bersifat teoritis dan berakar pada bangunan epistemik yang disusun dari karya-karya 

ulama klasik maupun kontemporer. Seluruh data penelitian bersumber dari literatur relevan, 

baik berupa karya klasik, karya mutakhir, maupun publikasi ilmiah terbaru. 

Penelitian ini juga menggunakan bentuk kualitatif deskriptif. Pertimbangan 

pemilihannya adalah bahwa metode kualitatif bersifat fleksibel dan mudah disesuaikan dengan 

realitas yang diteliti, metode ini memungkinkan peneliti berinteraksi secara mendalam dengan 

objek kajian, dan metode ini lebih peka dalam menangkap perkembangan nilai serta dinamika 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731            ISSN: 3108-9763 

 

127 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

pemikiran terkait objek penelitian. Selanjutnya, objek penelitian dideskripsikan sebagaimana 

adanya berdasarkan sumber-sumber yang dianalisis (Anggito & Setiawan, 2018). 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan menelusuri teks-teks 

akademik, artikel jurnal, dan buku-buku rujukan baik dalam format cetak maupun digital. 

Proses ini meliputi identifikasi tema-tema utama terkait aspek ontologis, epistemologis, dan 

aksiologis dalam karya-karya yang dikaji. Tahapan analisis diawali dengan reduksi data, yaitu 

memilih dan memusatkan perhatian pada informasi yang relevan dengan objek kajian fiqih, 

metodologi istinbat hukum, serta fungsi sosial fiqih. 

Tahap akhir analisis dilakukan melalui penarikan kesimpulan secara deduktif untuk 

menghasilkan gambaran yang komprehensif mengenai posisi fiqih dalam struktur ilmu Islam. 

Untuk menjaga validitas data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi sumber dengan 

membandingkan berbagai literatur dari generasi ulama yang berbeda serta memastikan 

kesesuaian tematik antar literatur dengan fokus penelitian. 

 

ANALISIS DAN PEMBAHASAN 

Fikih dan Kedudukannya di dalam Ilmu Islam 

Yurisprudensi Islam, atau fikih (Arab: فقه, translit. fiqh), didefinisikan sebagai 

pemahaman manusia tentang adat istiadat ibadah berdasarkan Syariah (Alquran dan Sunnah). 

Hukum Islam didasarkan pada fiqh islam, yang menetapkan prinsip-prinsip Syariah melalui 

interpretasi ilmiah (ijtihad), yang selanjutnya diberlakukan sebagai fatwa. Fiqih membahas 

beberapa aspek kehidupan, seperti ibadah, jinayat (penjahat), munakahat (perkawinan), dan 

muamalat (pertukaran sosial-ekonomi). Empat sumber utama digunakan untuk mengorganisir 

setiap elemen ini secara rinci: Al-Qur'an, Hadits, qiyas (analogi), dan ijma (konsensus 

akademisi). Sumber-sumber ini berfungsi sebagai panduan untuk menjalankan kehidupan 

sesuai dengan syariah (Hallaq, 2019). Syariah dianggap sempurna dan tidak dapat diubah, 

sedangkan Fiqih dapat berubah sewaktu-waktu karena merupakan hasil penalaran manusia 

(zanni). Ilmu yang menjembatani keduanya adalah Usul Fikih, yang berfungsi sebagai 

metodologi ilmiah bagi Fikih (Yunus Abu Bakar, 2025). 

Fiqh memberikan petunjuk praktis tentang berbagai aspek ibadah dalam kehidupan 

sehari-hari. Misalnya, fiqh mengatur shalat, puasa, zakat, dan haji, serta syarat dan rukun yang 

diperlukan untuk melaksanakannya (Kamali, 2020). Dalam hal muamalat, fiqh mengatur hak 

dan kewajiban keluarga, serta syarat sahnya transaksi seperti jual beli dan pinjam-meminjam 

(Yusuf, 2021). Sementara fiqh menetapkan hukuman pidana seperti hudud, qisas, dan diat 

berdasarkan prinsip syariah (Hasan, 2021). Hukum Islam, atau fiqih, masih terus berkembang 

sebagai respons terhadap perubahan konteks sosial dan historis. Keadaan dan tuntutan 

masyarakat kontemporer dipertimbangkan ketika para cendekiawan berupaya memahami 

sumber-sumber hukum Islam. Akibatnya, muncul berbagai mazhab fiqih Islam, masing-

masing dengan metodologi dan interpretasi syariah yang unik, termasuk Hanafi, Maliki, 

Syafi'i, dan Hanbali (Zain, 2022). 

Ketika diletakkan sebagai suatu ilmu, sifat dasar Fikih yaitu berkembang, berubah, dan 

nisbi memunculkan perdebatan sengit. Meskipun Fikih dipayungi oleh dalil-dalil syariat, 

realitas ikhtilaf (perbedaan pendapat) dalam wilayah furu'iyyah (cabang) menunjukkan adanya 

kerelatifan. Hal ini dapat menjadi celah bagi pandangan orang terkait tidak adanya ada 

pendapat Fikih yang benar-benar mutlak, yang diistilahkan sebagai virus relativisme yang 

nantinya dapat menghilangkan sendi-sendi ajaran Ilahi. Manusia diturunkan ke Bumi dengan 

bekal pengetahuan atas konsep-konsep dasar kehidupan duniawiah dan kecenderungan-

kecenderungan yang bersumber dari unsur-unsur pembentuk dirinya. Kehadiran manusia di 

Bumi menandai dimulainya sebuah perjalanan panjang untuk menjadi khalifah di Bumi. 

Seiring berjalannya waktu, manusia terus berusaha memahami dan beradaptasi dengan 

lingkungan hidupnya di Bumi dan mencoba mengelolanya dengan apa yang telah dibekalkan 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731            ISSN: 3108-9763 

 

128 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

padanya. Sesekali Tuhan memberikan petunjuk mengenai bagaimana bertindak dengan benar 

agar hidup manusia menjadi lebih baik, terutama ketika manusia telah terlalu banyak membuat 

kesalahan saat hidup di Bumi. Petunjuk terakhir yang diberikan Tuhan secara tekstual adalah 

Al-Qur’an, sebagaimana diwahyukan kepada Nabi Muhammad Saw.  

Narasi di atas merupakan narasi dari Al-Qur’an yang menggambarkan posisi manusia di 

alam dunia di masa lalu maupun di masa kini dan bahkan di masa datang. Narasi tersebut 

menjelaskan permasalahan utama mengenai kehidupan manusia: bagaimana memaksimalkan 

pengetahuan, naluri, serta Al-Qur’an agar mampu hidup sejahtera secara optimal di dunia dan 

mengambil peran sebagai khalifah yang ideal. Dari perspektif ilmiah, penting untuk memahami 

bagaimana optimisasi kehidupan dapat dicapai menggunakan cara yang sistematis dan 

berprinsip. Manusia hadir di dunia dilengkapi dengan akal, naluri, dan wahyu. Akal berasal 

dari manusia sendiri untuk memahami Al-Qur’an dan alam semesta. Sistem tersebut bersumber 

dari hubungan antara Al-Qur’an dan alam semesta sedemikian rupa sehingga masing-masing 

bekerja untuk menciptakan pemahaman yang komprehensif dan muncul. Al-Qur’an kemudian 

memberikan ilmu sehingga ilmu itu sendiri menjadi bagian dari Al-Qur’an 

Analisis Ontologis Fikih: Peran dalam Fiqh Islam dan kehidupan sehari-hari serta 

dalam Ekonomi Islam 

Klaim relativisme sering kali berakar pada perkembangan filsafat ilmu modern yang 

menekankan rasionalitas dan empirisme sebagai landasan ontologis. Paradigma positivisme 

Barat, yang dibangun oleh tokoh-tokoh seperti Descartes dan Kant, cenderung mereduksi 

realitas hanya pada aspek material dan yang dapat diamati. Berbeda dengan paradigma 

tersebut, Islam menawarkan konstruksi ontologis yang integratif. Pandangan Islam menolak 

pemisahan antara ilmu dan nilai, serta menegaskan keterpaduan dimensi spiritual, rasional, 

dan etis. 

Secara ontologis, Fikih mengkaji perbuatan mukallaf (tindakan manusia yang dikenai 

beban hukum) sebagai objeknya. Realitas tidak dipandang sekadar materi atau dunia empiris, 

tetapi mencakup dimensi Ghaib yang memiliki keterkaitan langsung dengan kehidupan 

manusia, di mana seluruh aspek realitas merupakan bagian dari satu kesatuan utuh dalam 

kerangka Tauhid. Landasan filosofis sangat penting untuk membangun pendekatan yang tepat 

terhadap masalah kehidupan. Landasan filosofis juga memberikan arahan dalam menjaga 

integritas etika. Maka, disinilah Fikih diposisikan sebagai jembatan yang menghubungkan 

hukum Allah yang mutlak dengan realitas empiris-sosial. Fikih memiliki basis ontologis 

dalam wahyu dan sunnah (A. Bahrudin, et al., 2025) dan merupakan salah satu pilar utama 

ilmu Islam, berdampingan dengan Ilmu Tauhid (sebagai landasan i'tiqad) dan Ilmu Akhlak 

(sebagai penyempurna moral). 

Oleh karena itu, memahami dan menerapkan filsafat ilmu bukanlah pilihan, melainkan 

kebutuhan yang mendasar dalam penyusunan karya ilmiah dalam ilmu manajemen. Tanpa 

landasan filosofis yang kuat, penelitian berisiko kehilangan arah, menghasilkan kesimpulan 

yang kurang valid, atau bahkan menimbulkan dampak negatif dalam praktik. Dengan kata 

lain, filsafat ilmu memberikan panduan kritis dalam memastikan bahwa karya ilmiah tidak 

hanya relevan secara akademik tetapi juga memiliki kontribusi yang signifikan terhadap 

pengembangan ilmu manajemen secara keseluruhan.  

Dalam filsafat ilmu, ontologi membahas sifat dari apa yang dianggap sebagai 'realitas' 

dalam ilmu pengetahuan. Ontologi memberikan kerangka untuk memahami objek kajian 

penelitian dan sifat hubungan antar-objek tersebut. Pendekatan ontologis dijadikan sebagai 

acuan untuk menentukan hakikat dari kehiudpan sehari-hari dan ilmu ekonomi Islam. Dalam 

kehidupan sehari hari, ontologi sebagai cara otak kita memberika penanda akan sesuatu agar 

tidak terjadi nya kekeliruan. Tanpa disadari, ontologi digunakan untuk mengenali identitas 

kehidupan sehari-hari, misal manusia dapat mengenali benda tersebut digunakan untuk apa, 

atau  benda tersebut merupaka sesuatu yang bisa dimakan atau tidak. Ontologi juga menjadi 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731            ISSN: 3108-9763 

 

129 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

jembatan komunikasi seseorang dengan orang lain. Bagaimana dia mengajari kepemahaman 

antara satu dengan lainnya.  

Secara ontologis, ilmu ekonomi Islam membahas dua disiplin ilmu secara bersamaan. 

Kedua disiplin ilmu itu adalah ilmu ekonomi murni dan ilmu fiqh mu‟amalat. Dengan 

demikian, dalam operasionalnya ilmu ekonomi Islam akan selalu bersumber dari kedua 

disiplin ilmu tersebut. Persoalan ontologis yang muncul kemudian adalah bagaimana 

memadukan antara pemikiran sekular ilmu ekonomi dengan pemikiran sakral yang terdapat 

dalam fiqh mu‟amalat. Persoalan ini muncul mengingat bahwa sumber ilmu ekonomi Islam 

adalah pemikiran manusia. sedangkan sumber fiqh mu‟amalat adalah wahyu yang didasarkan 

pada petunjuk Al-Qur‟an dan Hadits Nabi. Perbedaan sumber ilmu pengetahuan ini 

menyebabkan munculnya perbedaan penilaian terhadap problematika ekonomi manusia. 

Sebagai contoh, ilmu ekonomi akan menghalalkan sistem ekonomi liberal, kapitalis, dan 

komunis sejauh itu dapat memuaskan kebutuhan hidup manusia. Tetapi sebaliknya, fiqh 

mu‟amalat belum tentu dapat menerima ketiga sistem itu karena dia masih membutuhkan 

legislasi dari Al-Qur‟an dan Hadits.  

Dari sisi lain, teori kebenaran ilmu ekonomi Islam dan ilmu fiqh mu‟amalat tentu saja 

berbeda secara diametral. Tolok ukur kebenaran dalam ilmu ekonomi selalu mengacu kepada 

tiga teori kebenaran yang dipakai dalam filsafat ilmu yaitu teori koherensi (kesesuaian dengan 

teori yang sudah ada), teori korespondensi (kesesuaian dengan fenomena yang ada), dan teori 

pragmatisme (kesesuaian dengan kegunaannya). 

Sedangkan teori kebenaran fiqh mu‟amalat mengacu secara ketat terhadap wahyu. 

Artinya, transaksi ekonomi akan dipandang benar bilamana tidak terdapat larangan dalam 

wahyu. Berdasarkan perbedaan sumber pengetahuan dan teori kebenaran yang digunakan, 

maka tentu saja sulit untuk memadukan antara ilmu ekonomi dengan fiqh mu‟amalat. Bahkan 

secara faktual diakui bahwa pemberlakuan sistem ekonomi Islam dalam bidang perbankan dan 

asuransi hampir sama dengan yang terdapat dalam sistem ekonomi konvensional. 

Epistemologi Fikih: Ijtihad sebagai Metode Ilmu 

Epistemologi Fikih mengkaji bagaimana pengetahuan hukum diperoleh dan divalidasi, 

dengan mekanisme sentralnya adalah ijtihad yang diatur oleh Usul Fikih. Epistemologi Fikih 

memiliki ciri khas berupa integrasi antara sumber hukum utama (wahyu) dan instrumen akal 

(rasio) dalam proses istinbath al-ahkam (penarikan hukum). Akal berfungsi untuk memahami 

petunjuk wahyu dan menerapkannya melalui kaidah-kaidah metodologis. 

Ijtihad adalah metodologi ilmiah khas Fikih yang memunculkan kaidah-kaidah seperti 

qiyas, istihsan, dan maslahah mursalah, yang esensial untuk menjawab persoalan 

kontemporer (Ijtihad Dalam Ushul Fiqh, 2025). Konsekuensi epistemologis dari ijtihad adalah 

munculnya pluralitas hukum (perbedaan pendapat), yang menunjukkan bahwa hukum Islam 

adalah sistem terbuka yang mengakui relativitas di wilayah ijtihadiyah dan menolak klaim 

kebenaran tunggal dalam perkara yang bersifat zanni (Konseptualisasi dan Dinamika Ijtihad: 

Telaah atas Metodologi, Produk Hukum, dan Implikasinya terhadap Modernisasi Hukum 

Islam, 2025). 

Ijtihad harus didasarkan dengan pemahaman bahwa syariat itu bersifat ilahi dan berasal 

dari bukti-bukti kuat yang diturunkan secara lengkap dalam al-Quran kemudian diperinci dan 

dijelaskan oleh Nabi shalallahu ‘alaihi wassalam. Kemudian dikembangkan untuk bisa sesuai 

dengan keadaan yang dibutuhkan melalui ijma` dan qiyas, atau konstruksi hukum lainnya. 

Ijtihad telah berfungsi sebagai media untuk menguraikan aturan dari sumber-sumber hukum 

Islam. Kebutuhan sosial diberikan fleksibilitas yang diperlukan selama tidak ada dalil yang 

melarangnya. Dengan demikian, ijtihad pada satu masalah yang belum terjadi pada masa lalu 

bisa diselesaikan. Maka ijtihad adalah elemen penting dalam pertumbuhan hukum syariat. 

Para ulama dianjurkan agar bekerja keras melakukan pengkajian lebih mendalam untuk 

menyelesaikan permasalahan di masyarakat yang pada dasarnya ketentuan hukumnya belum 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731            ISSN: 3108-9763 

 

130 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

ditegaskan oleh al-Qur’an dan as-Sunnah. Kesungguhan usaha seperti itu dalam ilmu usul al-

fi kih disebut dengan istilah ijtihad, sedangkan pelakunya dinamai Mujtahid. Abd al-Wahhab 

Khallaf mengatakan bahwa jumlah ayat hukum tentang persoalan yang berkaitan 

kemasyarakatan hanya sekitar 228 ayat. Ayat-ayat hukum yang berhubungan dengan 

kemasyarakatan memang sangat sedikit. Sedangkan dari sekian ribu Hadis Nabi  صلى الله عليه

 menurut Ibnu al-Qayyim, hanya sekitar 500 hadis yang memuat dasar-dasar hukum ,وسلم

(Ushul al-hukum). Namun ada yang menyebutkan sekitar 1200 buah Hadis, di samping itu ada 

juga yang memperkirakan sekitar 3000 buah Hadis yang membahas tentang hukum-hukum 

(ahkam).20 Ini menjadi perenungan dasar bahwa ijtihad pun sekarang harus diarahkan kepada 

hasil hukum yang mampu menjawab tantangan zaman dan persoalan kekinian. Hal ini yang 

dituntut Mujtahid dalam menentukan hukum dari isu kontemporer dengan berdasarkan kaidah 

al-Qur`an, as-Sunnah, ijma’, dan qiyas. 

Ijtihad merupakan aktivitas seorang mujtahid untuk menemukan hukum suatu 

permasalahan melalui metode tertentu. Pada dasarnya dalam membuat hukum untuk 

mewujudkan maqasid asy-Syari‘ah (tujuan syariat Islam). Maqasid asy-Syari‘ah berupa 

mendatangkan kemaslahatan dan menghalau kemadharatan. Inilah tujuan utama syariat Islam. 

Ibnul Qoyyim mengatakan bahwa syariat itu berlandaskan pada asas hikmah dan 

kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. Kemaslahatan ini berupa nilai-nilai universal 

syariat seperti kasih sayang, keadilan, persatuan, toleransi, perdamaian dan lain sebagainya. 

Tujuan utama ditetapkannya syariat Islam yaitu untuk menciptakan kemashlahatan bagi umat 

manusia. Maslahah adalah satu term yang populer dalam pembahasan hukum Islam. Maslahah 

ini berarti jalbul manfa’ah wa daf’ul mafsadah (menarik kemanfaatan dan menolak 

kemudaratan). Maka maqasid asy-Syari’ah sangat berkaitan erat dengan kemaslahatan yang 

dipertimbangkan pada kondisi lingkungan, adat di mana seseorang akan tinggal. Tetapi perlu 

diperhatikan bahwa tidak mungkin kemaslahatan itu bertentangan dengan syariat dan `aqidah 

Islam. Di sinilah peran pola pikir Islam (worldview) Selain istilah maqasid asy-Syari’ah, sama 

sebenarnya dengan istilah maslahah mursalah. Semuanya tertuju dan bermuara pada 

kemaslahatan manusia. Salah satu contoh penerapan maslahah mursalah di Indonesia adalah 

diterimanya konsep Pancasila oleh para ulama yang turut andil merumuskan proses 

kemerdekaan Indonesia. Pancasila dianggap tidak bertentangan dengan al-Qur’an maupun al-

Hadis dan dapat mempertahankan persatuan dan keutuhan masyarakat Indonesia yang 

multikultur. 

Model pemikiran ijtihad yang dibutuhkan menurut Yusuf al-Qaradhawi, yaitu ijtihad 

intiqa’i dan ijtihad insya’i. Ijtihad intiqa’i bisa juga disebut ijtihad tarjihi (eklektik-selektif ). 

Maka ijtihad intiqa’i ialah pemikiran ijtihad dengan memilih salah satu pendapat terkuat dari 

beberapa pendapat yang ada. Dilakukan dengan selektif dan mengkritisi argumentasi dari 

masing-masing pendapat sehingga memilih pendapat terkuat.  

Aksiologi Fikih: Implementasi Maqasid Syariah 

Aksiologi merupakan salah satu cabang filsafat ilmu yang mempelajari tentang nilai atau 

etika. Istilah aksiologi datang dari bahasa yunani yaitu “axio” yang artinya sesuatu yang 

berharga,  dan  “logos”  artinya  akal  atau  teori.  Aksiologi  memiliki  berbagai  nilai-nilai 

kehidupan, seperti etika dan estetika yang dapat dijabarkan dalam beberapa bentuk penerapan 

berikut ini: (Harahap & Salminawati, 2022). Dimensi aksiologis Fikih membahas nilai, 

manfaat, dan tujuan akhir dari ilmu tersebut. Tujuan tertinggi Fikih adalah mencapai 

kemaslahatan dan menghindari mafsadah bagi umat manusia, yang dirumuskan dalam konsep 

Maqasid Syariah. Aksiologi Fikih menegaskan bahwa Fikih tidak netral nilai, melainkan 

senantiasa bertujuan memelihara lima tujuan primer (dharuriyyat): agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta benda. 

Nilai guna Fikih tampak jelas dalam Fikih Muamalah, di mana aksiologi bertujuan 

menciptakan keadilan dan etika bisnis. Hal ini memperkuat argumen bahwa ekonomi Islam 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731            ISSN: 3108-9763 

 

131 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

bukan sekadar sistem alternatif, tetapi sebuah peradaban ilmu yang utuh dan transformatif, 

karena menempatkan nilai sebagai pusat penggerak dan tujuan akhir dari seluruh aktivitas 

ekonomi. Pendekatan Maqasid Syariah membuat Fikih mampu memberikan solusi hukum 

bagi isu kontemporer, dengan orientasi pada tujuan sosial-ekonomi umat. 

Maqashid  Syariah  berfungsi  sebagai  landasan  dalam  merumuskan  etika  ilmiah  

dalam Islam. Secara umum, konsep Maqashid mencakup lima elemen utama (al-kulliyyat al-

khams). Pertama   adalah   hifz   ad-din   (melindungi   agama).   Setiap   kegiatan   ilmiah   

seharusnya memperkuat  iman  dan  tidak  bertentangan  dengan  prinsip-prinsip  syariat.  

Sebagai  contoh, pemahaman  mengenai  bioteknologi  perlu  mempertimbangkan  nilai  halal  

dan  haram  dalam aplikasinya. Kedua, hifz al-’aql (melindungi akal). Pengetahuan harus 

mendorong pemikiran kritis  dan  logis  tanpa  mengabaikan  sisi  moral.  Pengembangan  ilmu  

perlu  menghindari penyebaran informasi yang keliru atau informasi palsu. Ketiga, hifz an-

nafs (melindungi jiwa). Etika   penelitian   mengharuskan   penghormatan   terhadap   hak   

asasi   manusia,   termasuk keselamatan  individu  yang  terlibat  dalam  penelitian.  Praktik  

eksperimen  yang  berpotensi membahayakan jiwa  atau melanggar norma kemanusiaan harus 

dihindari. Keempat, hifz  an-nasl (melindungi keturunan). Pengembangan ilmu dalam sosial 

dan kesehatan perlu mengambil perhatian  untuk  menjaga  keluarga  dan  generasi  yang  akan  

datang,  seperti  dalam  penelitian genetika  atau  teknologi  reproduksi.  Terakhir,  hifz  al-

mal  (melindungi  harta).  Etika  ilmiah mengharuskan transparansi dalam penggunaan dana 

riset dan pengelolaanhasil penelitian agar tidak disalahgunakan untuk kepentingan pribadi 

(Al-Jufri dkk, 2021).  

Penerapan nilai maqashid dalam praktik keilmuan merupakan bentuk nyata dari nilai-

nilai etika  keilmuan  yang  sudah  dijelaskan  sebelumnya.  Setelah  memahami  nilai  dan  

tujuan maqashid dalam pengembangan pengetahuan, langkah berikutnya adalah 

mengimplementasikannya dalam kegiatan ilmiah dan sosial sehingga nilai-nilai tersebut tidak 

hanya  terbatas  pada  teori.  Etika  yang  berlandaskan  maqashid  seharusnya  menjadi  

panduan dalam setiap tindakan manusia, mulai dari proses pendidikan hingga pemanfaatan 

pengetahuan dalam masyarakat. 

Hampir seluruh pemikir Islam terkemuka menggunakan Logika Maqasid atau Al-Mantiq 

Al-Syari’ah. Salah satunya adalah Musyahid (2014), yang mengemukakan bahwa praktik 

ketidakadilan terhadap perempuan dalam masyarakat kerap kali disandarkan pada dalil agama. 

Namun, jika dikaji lebih mendalam, tidak ada satu pun ayat Al-Qur’an maupun hadis yang 

menyatakan bahwa perempuan memiliki martabat lebih rendah dibandingkan laki-laki. Dalam 

Islam, hubungan antara laki-laki dan perempuan senantiasa dilandaskan pada prinsip-prinsip 

kesetaraan, ukhuwah, dan kemaslahatan (Musyahid, 2014). Istinbat yang dilakukan oleh 

Musyahid (2014) mengenai keadilan gender—yang menegaskan kedudukan laki-laki dan 

perempuan dalam Islam melalui penelusuran nas-nas Al-Qur’an dan Al-Hadis—tentunya 

berangkat dari Logika Maqasid. 

Uraian di atas relevan dengan teori Irving M. Copi yang ditulis oleh Asrobuanam dan 

Sumaji (2021), bahwa logika atau al-mantiq adalah instrumen inti dalam mengkaji berbagai 

disiplin ilmu melalui metode dan kaidah guna membedakan antara penalaran yang benar dan 

yang salah. Logika berfungsi sebagai instrumen penting dalam ilmu pengetahuan untuk 

memelihara kejernihan dan kesehatan akal (Asrobuanam dan Sumaji, 2021). Logika Maqasid 

Syari’ah dalam menjaga agama berperan penting menghadapi tantangan modern seperti 

radikalisme, liberalisme, dan penyalahgunaan teks agama. Dengan pendekatan rasional dan 

berorientasi pada tujuan syariat, logika ini menjaga kemurnian ajaran Islam serta memastikan 

penerapan hukum yang sesuai dengan nilai-nilai kemaslahatan, keadilan, dan moderasi. 

Dalam ajaran Islam, akal menempati posisi penting setelah Al-Qur’an dan Hadis sebagai 

bentuk hujah batin yang dianugerahkan Allah SWT kepada manusia. Akal memiliki peran 

sentral dalam kehidupan, menjadi pembeda utama antara manusia dan makhluk lain seperti 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731            ISSN: 3108-9763 

 

132 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

hewan, serta menjadi dasar dalam menentukan kelayakan seseorang untuk memikul tanggung 

jawab. Hal ini ditegaskan oleh sabda Nabi Muhammad SAW: "Tuntutlah ilmu sejak dari 

buaian hingga ke liang lahad" (HR. Muslim) (Azilah, dkk., 2018). Jika Tuhan menempatkan 

akal pada posisi tertinggi setelah Al-Qur’an dan Hadis Nabi, maka manusia yang tidak 

menggunakan akalnya tergolong manusia yang tidak berpikir dan ingkar dari fitrahnya. 

Dengan demikian, manusia diciptakan oleh Allah dengan segala keistimewaan dan 

kesempurnaannya. Dalam kajian ilmu logika (mantiq), manusia dikenal dengan istilah Al-

Insān Ḥayawānun Nāṭiq, yang berarti makhluk hidup yang memiliki kemampuan berpikir atau 

berbicara sehingga dapat dibedakan dari makhluk lain (Rambe, 2020). Manusia tanpa logika 

berarti tidak menggunakan akalnya; dan ketika manusia tidak menggunakan akalnya, ia tidak 

mampu berpikir. Tanpa berpikir, manusia kehilangan kemampuan untuk menemukan jati 

dirinya. Sebab, pembeda utama manusia adalah kemampuannya dalam menggunakan akal. 

Oleh karena itu, logika menjadi instrumen esensial yang menegaskan eksistensi dan 

keistimewaan manusia sebagai makhluk berpikir. 

Manusia yang tidak menemukan jati dirinya adalah manusia yang tidak mampu menjaga 

agamanya. Selain itu, manusia yang dapat menjaga agamanya adalah manusia yang 

menggunakan akalnya, dan manusia yang dapat menggunakan akalnya tentunya 

menggunakan logika sebagai instrumen berpikir. Jika logika yang digunakan bertumpu pada 

agama Islam, maka logika yang digunakan adalah Al-Mantiq Al-Syari’ah. Menurut Reynaldi 

Adi Surya (2020) dalam jurnalnya yang berjudul “Kedudukan Akal Dalam Islam: Perdebatan 

Antara Mazhab Rasional Dan Tradisional Islam”, mengemukakan bahwa dalam ilmu manṭiq 

(logika), manusia disebut sebagai makhluk hidup yang berpikir. Dengan kata lain, kemampuan 

untuk berpikir, mengolah ide, dan mewujudkan hasil pikirannya merupakan ciri khas sekaligus 

pembeda utama antara manusia dan makhluk lainnya (Surya, 2020). Meskipun esensi agama 

Islam tidak bergantung pada penganutnya, akan tetapi tanpa mantiq, maka ontologis agama 

Islam tidak dapat dipahami secara utuh ketika penganutnya tidak dibimbing oleh logika yang 

bernapaskan Islam melalui logika Maqasyid Syariah. 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Kesimpulannya, analisis terhadap kedudukan Fikih dalam struktur ilmu Islam harus 

dimulai dari pemahaman bahwa Hukum Islam memiliki dualitas makna: Syariat yang absolut 

dan Fikih yang merupakan hasil ijtihad. Dualitas ini terjawab melalui kerangka Filsafat Hukum 

(Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi). Secara Ontologis, Fikih terbukti sebagai jembatan 

yang menghubungkan hukum Ilahi (Syariat) dengan perbuatan manusia (mukallaf), menolak 

reduksionisme filsafat positivisme Barat, dan menegaskan realitas yang integratif berdasarkan 

Tauhid. Secara Epistemologis, Fikih divalidasi melalui metodologi ijtihad yang diatur oleh 

Usul Fikih, di mana ia mengintegrasikan akal dan wahyu, sekaligus mengakui pluralitas hukum 

di wilayah zanni (dugaan kuat) sebagai konsekuensi logis dari keragaman metode. 

Sementara itu, secara Aksiologis, Fikih menemukan pembenarannya dalam nilai-nilai 

yang terkandung, yaitu upaya mewujudkan kemaslahatan umat (Maqasid Syariah). Aksiologi 

Fikih berorientasi pada pemeliharaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Nilai-nilai ini 

memastikan Fikih selalu terkait dengan pembentukan hukum dan pelaksanaannya dalam 

kehidupan masyarakat, terutama dalam bidang Muamalah (ekonomi dan sosial). Dengan 

demikian, Fikih menempati kedudukan yang vital: sebagai ilmu yang dinamis dalam ranah 

sosial namun tetap berakar kuat pada fondasi tauhid. 

 

REFERENSI 

Abu Bakar, Y. (2025). Ilmu ushul fiqih dalam perspektif filsafat ilmu. IHSAN: Jurnal 

Pendidikan Islam, 3(1). 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731            ISSN: 3108-9763 

 

133 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Bahrudin, A., et al. (2025). Filsafat pendidikan Islam perspektif ontologi, epistemologi dan 

aksiologi. Jurnal Ilmiah Dikdaya, 2(1). 

Batubara, A. H. A., & Salminawati. (2022). Pengertian ontologi dalam perspektif pendidikan 

Islam. JOSR: Journal of Social Research, 1(4), 239–247. 

Cahyadi, A. I., Missai, U., Rosdianto, Ridwan, M., & Setiabudi, A. (2025). Maqashid syariah 

sebagai filsafat hukum Islam: Studi pemikiran Jesser Auda. AL-BAHTS: Jurnal Ilmu 

Sosial, Politik, Dan Hukum, 2(2). 

Dedi, S. (2020). Ushul fiqih menurut paradigma filsafat ilmu (Kajian ontologi, epistemologi, 

dan aksiologi). Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 5(2), 289–310. 

https://doi.org/10.29240/jhi.v5i2.1829 

Fikih. (n.d.). Dalam Wikipedia Bahasa Indonesia. Diakses 25 November 2025, dari 

https://id.wikipedia.org/wiki/Fikih 

Halim, A., Maryani, H., & Zikrillah, R. (2022). Kajian ontologi, epistemologi, dan aksiologi 

dalam filsafat hukum. Grondwet: Jurnal Hukum Tata Negara & Hukum Administrasi 

Negara, 1(1), 39–50. 

Hamzah, S. (2024). Al-Ghazali dan Ibn Rusyd tentang aksiologi filsafat Islam: Analisis 

komparatif. Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 3(2), 115–130. 

Implementasi maqashid syariah terhadap olahan produk halal bebek sinjay dalam perspektif 

ulama pesantren bangkalan madura. (2025). JURNAL MEDIA AKADEMIK (JMA), 3(10). 

Ilmu fiqih dalam perspektif filsafat ilmu. (2025). (PDF). Ditemukan dari ResearchGate. 

Irawati, D., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2021). Positivisme, pospositivisme, teori kritis, dan 

konstruktivisme dalam perspektif epistemologi Islam. JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pendidikan, 4(8), 870–880. 

Irmawati, I., & Jaharuddin, J. (2024). Pengaruh nilai-nilai Islam dalam pembentukan budaya 

organisasi perspektif ekonomi Islam. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 3(5), 3853–3864. 

Ijtihad dalam ushul fiqh. (2025). JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(5). 

Konseptualisasi dan dinamika ijtihad: Telaah atas metodologi, produk hukum, dan 

implikasinya terhadap modernisasi hukum Islam. (2025). Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-

Ilmu Sosial, 3(1). 

Maliki, A. (2021). Menggagas epistemologi dalam filsafat Islam. AT-THARIQ: Jurnal Studi 

Islam dan Budaya, 1(2), 29–47. 

Mengenal konsep ontologi, epistemologi dan aksiologi dalam ilmu ekonomi islam. (2025). 

JASIE - Journal of Aswaja and Islamic Economics, 4(1). 

Putra, F. M. A., & Jaharuddin. (2024). Perbandingan kinerja reksa dana syariah dan reksa dana 

konvensional di Bursa Efek Indonesia. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 3(5), 4931–

4940. 

Salam, H. A., & Jaharuddin. (2022). Analisis pengelolaan dana zakat produktif pada lembaga 

amil zakat Daarut Tauhiid cabang Banten. Taraadin, 2(2), 18–38. 

Shaifudin, A. (2019). Fiqih dalam perspektif filsafat ilmu: Hakikat dan objek ilmu fiqih. Al-

Manhaj: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial Islam, 1(2), 197–206. 

Ulum, M., Azizah, A., & Utami, L. K. (2023). Ilmu dalam perspektif Islam dan Barat: Tinjauan 

ontologi dan epistemologi. MA’ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 4(1), 84–104. 

Wibawanti, E., & Jaharuddin. (2022). Perbandingan antara ekonomi Islam dengan ekonomi 

kapitalisme. Jurnal Kajian Ekonomi dan Kebijakan Publik, 7(2), 193–206. 

Yusuf, Y. (n.d.). Epistemologi sains Islam. [Tidak diterbitkan]. 

Zaki, M. (2019). Kedudukan fikih, ushul fiqh dan al-qawaid al-fiqhiyyah dalam sistem 

ekonomi syariah. ISTIKHLAF, 1(1), 33–39. 

Salsabila, S., Rohanda, R., & Kodir, A. (2025). Ilmu Mantik Perspektif Filsafat Ilmu Kajian 

Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi. Ihtimam: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, 8(1), 

220-237. (Rahmat Hidayat, 2024) 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.29240/jhi.v5i2.1829
https://doi.org/10.29240/jhi.v5i2.1829
https://id.wikipedia.org/wiki/Fikih
https://id.wikipedia.org/wiki/Fikih


DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731            ISSN: 3108-9763 

 

134 Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026) MRBIMA is licensed 
under CC BY-SA 4.0 

Abdurrasyid, F., Bustam, B. M. R., Setiawan, F., & Wibawa, M. A. D. (2024). Filsafat Ilmu 

Pandangan Imam Al-Ghazali. Pengertian: Jurnal Pendidikan Indonesia (PJPI), 2(2), 

393-406. 

Asma, S. N. (2024). Kedudukan fiqh siyasah dalam hukum Islam. Lex Sharia Pacta Sunt 

Servanda: Jurnal Hukum Islam dan Kebijakan, 1(2), 32-37. 

Al-Maidah ayat 5:48, I Kurnia et al., Al Qur’an Cordoba, ed. D Nursalim (Bandung: 

Cordoba, 2012), hlm. 229. 

Daulay, S.P. Posisi Ekonomi Islam di antara Ekonomi Konvensional dan Fiqh Muamalat, 

(Muslim Sources.Com., 2005), 

Al-Haq, Irfan., Economic Doctrine of Islam, The International Institute of Islamic Thought, 

(Herndon, Virginia, 1996), 73 

Akbar, D.A., Kajian Filsafat Ilmu Terhadap Ekonomi Islam, (E-Jurnal IAIN Raden Fatah 

Palembang, 2013), 73 

Sajila Kausar, Collective Ijtihad: History and Current Perspective dalam International Journal 

of Humanities & Social Science Studies (IJHSSS) Volume-III, Issue-V, March 2017, 

151-163 

Amin Muhammad, Ijtihad Ibnu Taimiyah Dalam Bidang Fiqh Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 

1999), 40 

Abd. Al-Wahab Khalaf, Ilm Usul al-Fiqh (Jakarta : al-Majlis al-A’la al-Indinisi al-Da’wah al-

Islamiyah, 1972), 24 

Izzuddin Abdul Aziz, Qowaid al-Ahkam fi Mashalih al-Anam, (Beirut: Dar al-Kutub al-

’Ilmiyah), 11.  

Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Usul Al-Fiqh, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2007), 160-164. 

Ibnul Qoyyim al-Jauziyah, I’lam al-Muwaqqi’in, (Digital Library, al-Maktabah al-Syamilah 

al-Ishdar al-Tsani, 2005), III, 14. Dalam teks arabnya: 24Abu Ishaq Al-Syatibi, al-

Muwafaqat Fi Usul Al-Syariat, (Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyah, 2003), IV, 106. 

Ramadan al-Buti, Dawabit al-Maslahah fi al-Syari’ah al-Islamiyah, (Beirut: Muassasah al-

Risalah, 1986), 23,  

Izzuddin Abdul Aziz, Qowaid al-Ahkam fi Mashalih al-Anam, (Beirut: Dar al-Kutub al-

’Ilmiyah), 7-8. 

Abd. Moqsith Ghozali dalam Buku Islam Nusantara; dari Ushul Fiqih Hingga paham 

Kebangsaan, (Jakarta, Mizan, 2015), 107. 

Yusuf al-Qaradhawi, al-Ijtihad fi al-Syari‘ah al-Islamiyah ma’a Nadharat Tahliliyah fi al-

Ijtihad al-Mu’ashir, terj. Ahmad Syathori, Ijtihad dalam Syariat Islam, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1987), 150 

Fadhlurrahman, & Hanafiah, Y. (2020). Paradigma ijtihad dalam hukum Islam: Kritik atas 

epistemologi berfikir kaum kontemporer. Kalimah: Jurnal Studi Agama-Agama dan 

Pemikiran Islam, 18(2), 249-264 

Muslih, M. (2025). Paradigma pengembangan keilmuan di perguruan tinggi: Analisis ontologis 

atas pemikiran M. Amin Abdullah. Tadhkirah: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 4(2), 

17-28.  

Rudianto, Musyahid, A., & Sultan, L. (2025). Logika maqashid: Implementasi maqāşid al-sharī 

ah dalam konteks hukum kontemporer. Jurnal Tana Mana, 6(1), 471-476. 

https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

