DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731 ISSN: 3108-9763

Media Riset
Bisnis Manajemen Akuntansi

MRBIMA

KEDUDUKAN FIQIH DALAM STRUKTUR ILMU ISLAM: ANALISIS
ONTOLOGIS, EPISTEMOLOGIS, DAN AKSIOLOGIS

Jazlynne Attia Pradnya Ubaedi', Alyya Zulfa Alika?, Claudya Amalia Putri?, Darius
Muammar Alifi*, Muhamad Khalfan Ibrahim?
Universitas Muhammadiyah Jakarta'>3*>

jazlynneattia05@gmail.com

2 alayvazlfa2212@gmail.com

3 claudyaamalia2006@gmail.com

4 dariusallifi@gmail.com

3 ibarahimmuhamadkhalfan@gmail.com

Informasi artikel

Diterima : ABSTRACT

09 Desember 2025 This study aims to philosophically analyze the position of Figh within the
Direvisi : structure of Islamic knowledge, specifically regarding the duality of
08 Januari 2026 Islamic Law between Sharia (which is absolute) and Figh (which is the
Disetujui : product of Ijtihad, or relative). This research employs the philosophy of
19 Januari 2025 science approach, focusing on three pillars: ontology (nature),

epistemology (method), and axiology (value). Ontologically, Figh serves
as a bridge connecting the metaphysical reality of Divine law with
empirical human actions, thereby rejecting Western reductionism.
Epistemologically, Figh is validated through the integrative methodology
of Ijtihad (combining reason and revelation), consequently producing a
plurality of laws (ikhtilaf) in subsidiary matters (furu'iyyah).
Axiologically, Figh finds its justification in the ultimate objective, which
is the Maqasid Sharia (the realization of public benefit). It is concluded
that Figh occupies a central position as a dynamic and adaptive discipline
in social and transactional matters (muamalah), yet remains firmly
rooted in the foundational principles of Tauhid guaranteed by the Sharia,
thereby providing a significant contribution to the holistic structure of
Islamic knowledge

Keywords : Axiology, Epistemology, Figh, Maqgasid Sharia, Ontology,
Philosophy of Law, Sharia.

PENDAHULUAN

Kehendak Allah Swt termanifestasi dalam wahyu-Nya yang terkodifikasi dalam Al-
Qur’an serta penjelasan Nabi Muhammad Saw yang terekam dalam hadis atau sunnah. Segala
sesuatu yang dikehendaki oleh Allah Swt terkait dengan tindakan manusia disebut hukum
syara‘ atau fiqih, yang salah merupakan satu tiang penyangga bagi tegaknya Islam dan
berfungsi sebagai pedoman normatif yang memuat prinsip-prinsip umum serta garis-garis besar

@ @@ MRBIMA s licensed Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026)
BY  SA under CC BY-SA 4.0

124


https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:email.penulis@gmail.com1
mailto:jazlynneattia05@gmail.com
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:email.penulis2@gmail.com2
mailto:alayyazlfa2212@gmail.com
mailto:claudyaamalia2006@gmail.com
mailto:dariusallifi@gmail.com
mailto:ibarahimmuhamadkhalfan@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731 ISSN: 3108-9763

ajaran. Pada tahap awal, fiqih bersifat konseptual dan belum sepenuhnya dapat
diimplementasikan secara praktis sebelum melalui proses interpretasi, elaborasi, dan
perumusan lebih lanjut oleh para ahli hukum Islam dengan menggunakan logikanya. Menurut
Abdurrasyid et al. (2024), Logika adalah alat yang membantu kita membangun argumen yang
logis dan konsisten, mengevaluasi koherensi dan validitas suatu argumen, serta menyediakan
kerangka kerja metodis untuk berpikir. Secara umum, logika menjamin bahwa kesimpulan
yang kita capai didukung oleh premis yang tepat dan membantu kita membedakan antara
argumen yang tepat dan yang salah.

[Imu figih merupakan salah satu disiplin keislaman yang menunjukkan perkembangan
yang signifikan dalam lintasan sejarah pemikiran Islam. Hal ini tercermin dari kekayaan
literatur klasik, maraknya forum kajian seperti bahts al-masd’il fighiyyah, serta tingginya
perhatian lembaga pendidikan Islam terhadap disiplin ini. Namun demikian, masih terdapat
kecenderungan di tengah masyarakat untuk mengidentikkan Islam dengan figih itu sendiri,
mengingat figih menawarkan seperangkat aturan yang konkret dan mudah dijadikan rujukan.
Kecenderungan tersebut menunjukkan bahwa kedudukan fiqih sebagai disiplin ilmu belum
sepenuhnya dipahami secara proporsional. Akibatnya, batas antara ajaran dasar Islam yang
bersifat absolut dan konstruksi figih yang bersifat interpretatif serta dinamis sering kali tidak
memperoleh pembedaan yang memadai.

Dalam konteks perkembangan ilmu pengetahuan Islam kontemporer, fiqih tidak hanya
dipahami sebagai himpunan norma syar‘i, tetapi juga sebagai disiplin ilmiah yang memiliki
fondasi konseptual, metodologis, dan aplikatif. Perubahan sosial, perkembangan ekonomi
syariah, modernitas, serta dinamika pluralitas menuntut reposisi fiqih dalam struktur keilmuan
Islam. Banyak negara Muslim mulai memasukkan gagasan Islam ke dalam hukum lingkungan
mereka seiring meningkatnya kesadaran akan perubahan iklim dan kerusakan lingkungan di
seluruh dunia. Misalnya, di Indonesia, gagasan dari yurisprudensi Islam, atau Usul Figh,
diintegrasikan ke dalam pembuatan kebijakan lingkungan berbasis hukum Islam. Hal ini
memberi kesempatan kepada akademisi Islam dan para profesional hukum untuk meneliti dan
menciptakan solusi hukum yang ramah lingkungan dan sesuai dengan hukum Syariah.

Pertanyaan mengenai aspek ontologis (hakikat objek kajian figih), epistemologis
(sumber dan metode perolehan pengetahuan), dan aksiologis (nilai-nilai moral, sosial, dan
kemaslahatan) menjadi semakin penting dalam menganalisis karakter dan fungsi fiqih.
Pendekatan filosofis tersebut tidak hanya mempertegas status figih sebagai ilmu, tetapi juga
membuka peluang bagi rekonstruksi metodologis agar figih lebih adaptif terhadap tuntutan
zaman serta lebih relevan dalam perumusan kebijakan publik. Dalam kerangka ini pula, Islam
menghadirkan kritik yang konstruktif terhadap perubahan arah, pola, dan struktur
perekonomian global, sehingga diperlukan kajian yang intensif dalam merumuskan alternatif
pandangan, strategi, dan model yang lebih humanis serta berkeadilan.

Tujuan artikel ini adalah untuk mengkaji bagaimana Usul Figh dapat memajukan hukum
Islam melalui gagasan-gagasan penting seperti Maqasid al-Shariah, Istislah, dan Amanah.
Artikel ini juga akan membahas bagaimana gagasan-gagasan tersebut dapat digunakan dalam
kebijakan lingkungan yang mengutamakan keadilan sosial dan keberlanjutan. Hasilnya, Usul
Figh dapat digunakan sebagai dasar untuk mengembangkan solusi hukum yang bermanfaat
bagi masyarakat dan lingkungan, serta relevan dalam konteks keagamaan.

KAJIAN LITERATUR

Dalam perspektif Islam, wahyu (dalil naqli) merupakan sumber utama seluruh
pengetahuan mengenai realitas sosial, alam semesta, dan kehidupan manusia. Menurut Daulay,
S. P. (2005) dalam Zaini, A. A. (2021), kerangka wahyu Al-Qur'an dan Sunnah harus
diterapkan pada semua wacana ilmiah, terlepas dari komponen ontologis, epistemologis, atau
aksiologisnya. Akibatnya, produk akhir thot tidak akan menyimpang dari prinsip-prinsip Islam.

MRBIMA is licensed Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026)
EY  SA under CC BY-SA 4.0

125


https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731 ISSN: 3108-9763

Selama aktivitas intelektual didasarkan pada kerangka norma-norma Islam, Islam tetap
menawarkan perspektif yang proporsional tentang kapasitas ijtihadi individu, bahkan ketika
pendekatan empiris memungkinkan adanya perbedaan.

Ontologi, secara etimologis berasal dari bahasa Yunani fa onfa (yang ada) dan logos
(ilmu atau ajaran), merupakan cabang filsafat yang membahas hakikat keberadaan. Ontologi
mempelajari sifat dasar dari segala sesuatu yang nyata secara fundamental, termasuk entitas
fisik, abstraksi, objek universal, dan seluruh bentuk wujud lainnya. Dalam tradisi filsafat,
ontologi sering disebut sebagai metafisika umum atau filsafat pertama yang mengkaji prinsip
paling dasar dari realitas, seperti hakikat sesuatu, kesatuan, sebab-akibat, dan keberadaan
Tuhan. Objek material ontologi adalah “yang ada” dalam seluruh dimensinya, baik yang
bersifat individual maupun universal, terbatas maupun tak terbatas, konkret maupun
transenden. Sementara itu, objek formalnya adalah hakikat realitas itu sendiri. Dengan
demikian, ontologi berupaya memahami “ada” secara menyeluruh, tidak terikat pada satu
bentuk perwujudan tertentu.

Epistemologi merupakan cabang filsafat yang membahas teori pengetahuan. Secara
etimologis berasal dari kata Yunani episteme (pengetahuan), epistemologi mengkaji sumber,
struktur, validitas, dan batas-batas pengetahuan manusia. Epistemologi juga sering
dihubungkan dengan gnosis, yang bermakna pemahaman batin, sehingga epistemologi
mencakup upaya intelektual untuk menempatkan pengetahuan dalam kedudukan yang tepat.
Menurut Pranarka, epistemologi berkaitan dengan tindakan intelektual untuk menilai,
memutuskan, dan menetapkan kebenaran suatu pengetahuan. Hardono Hadi menegaskan
bahwa epistemologi menelaah hakikat, jangkauan, dan pertanggungjawaban pengetahuan.
Setiap pemahaman ilmiah mengandaikan adanya kerangka epistemologis tertentu yang
mendasarinya, baik secara eksplisit maupun implisit. Dengan demikian, setiap ilmu memiliki
asumsi epistemologis yang memengaruhi cara memperoleh, menafsirkan, dan memvalidasi
pengetahuan.

Kamus Besar Bahasa Indonesia mendefinisikan aksiologi sebagai studi tentang nilai dan
kegunaan ilmu bagi kehidupan manusia. Menurut Suriasumantri, aksiologi adalah gagasan
tentang nilai yang berkaitan dengan keuntungan dari pengetahuan yang diperoleh. Menurut
Kristiawan (2016), aksiologi mencakup proses evaluasi dan penggabungan prinsip-prinsip ini
ke dalam kehidupan sehari-hari. Dalam konteks filsafat ilmu, aksiologi menekankan fungsi
kemaslahatan suatu ilmu pengetahuan. Suatu ilmu yang tidak memiliki nilai manfaat cenderung
menimbulkan kemudaratan bagi kehidupan manusia maupun lingkungan. Oleh karena itu,
aspek aksiologis menjadi penting dalam mengarahkan pengembangan ilmu pengetahuan agar
tetap berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan dan keberlanjutan. Dengan demikian, aksiologi
merupakan cabang filsafat yang menelaah nilai, norma, dan etika yang melekat pada suatu
pengetahuan serta dampaknya terhadap kehidupan.

METODE PENELITIAN

Studi ini menggunakan metodologi kualitatif untuk penelitian kepustakaan. Metode ini
digunakan karena fokus penelitian adalah pada pemeriksaan konseptual tempat fikih dalam
kerangka pengetahuan Islam dari perspektif ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Objek
kajian bersifat teoritis dan berakar pada bangunan epistemik yang disusun dari karya-karya
ulama klasik maupun kontemporer. Seluruh data penelitian bersumber dari literatur relevan,
baik berupa karya klasik, karya mutakhir, maupun publikasi ilmiah terbaru.

Penelitian ini juga menggunakan bentuk kualitatif deskriptif. Pertimbangan
pemilihannya adalah bahwa metode kualitatif bersifat fleksibel dan mudah disesuaikan dengan
realitas yang diteliti, metode ini memungkinkan peneliti berinteraksi secara mendalam dengan
objek kajian, dan metode ini lebih peka dalam menangkap perkembangan nilai serta dinamika

@ ®© MRBIMA s licensed Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026)
BY  SA under CC BY-SA 4.0

126


https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731 ISSN: 3108-9763

pemikiran terkait objek penelitian. Selanjutnya, objek penelitian dideskripsikan sebagaimana
adanya berdasarkan sumber-sumber yang dianalisis (Anggito & Setiawan, 2018).

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan menelusuri teks-teks
akademik, artikel jurnal, dan buku-buku rujukan baik dalam format cetak maupun digital.
Proses ini meliputi identifikasi tema-tema utama terkait aspek ontologis, epistemologis, dan
aksiologis dalam karya-karya yang dikaji. Tahapan analisis diawali dengan reduksi data, yaitu
memilih dan memusatkan perhatian pada informasi yang relevan dengan objek kajian fiqih,
metodologi istinbat hukum, serta fungsi sosial fiqih.

Tahap akhir analisis dilakukan melalui penarikan kesimpulan secara deduktif untuk
menghasilkan gambaran yang komprehensif mengenai posisi figih dalam struktur ilmu Islam.
Untuk menjaga validitas data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi sumber dengan
membandingkan berbagai literatur dari generasi ulama yang berbeda serta memastikan
kesesuaian tematik antar literatur dengan fokus penelitian.

ANALISIS DAN PEMBAHASAN
Fikih dan Kedudukannya di dalam Ilmu Islam

Yurisprudensi Islam, atau fikih (Arab: 4% translit. figh), didefinisikan sebagai
pemahaman manusia tentang adat istiadat ibadah berdasarkan Syariah (Alquran dan Sunnah).
Hukum Islam didasarkan pada figh islam, yang menetapkan prinsip-prinsip Syariah melalui
interpretasi ilmiah (ijtihad), yang selanjutnya diberlakukan sebagai fatwa. Figih membahas
beberapa aspek kehidupan, seperti ibadah, jinayat (penjahat), munakahat (perkawinan), dan
muamalat (pertukaran sosial-ekonomi). Empat sumber utama digunakan untuk mengorganisir
setiap elemen ini secara rinci: Al-Qur'an, Hadits, qiyas (analogi), dan ijma (konsensus
akademisi). Sumber-sumber ini berfungsi sebagai panduan untuk menjalankan kehidupan
sesuai dengan syariah (Hallag, 2019). Syariah dianggap sempurna dan tidak dapat diubah,
sedangkan Fiqih dapat berubah sewaktu-waktu karena merupakan hasil penalaran manusia
(zanni). Ilmu yang menjembatani keduanya adalah Usul Fikih, yang berfungsi sebagai
metodologi ilmiah bagi Fikih (Yunus Abu Bakar, 2025).

Figh memberikan petunjuk praktis tentang berbagai aspek ibadah dalam kehidupan
sehari-hari. Misalnya, figh mengatur shalat, puasa, zakat, dan haji, serta syarat dan rukun yang
diperlukan untuk melaksanakannya (Kamali, 2020). Dalam hal muamalat, figh mengatur hak
dan kewajiban keluarga, serta syarat sahnya transaksi seperti jual beli dan pinjam-meminjam
(Yusuf, 2021). Sementara figh menetapkan hukuman pidana seperti hudud, qisas, dan diat
berdasarkan prinsip syariah (Hasan, 2021). Hukum Islam, atau figih, masih terus berkembang
sebagai respons terhadap perubahan konteks sosial dan historis. Keadaan dan tuntutan
masyarakat kontemporer dipertimbangkan ketika para cendekiawan berupaya memahami
sumber-sumber hukum Islam. Akibatnya, muncul berbagai mazhab fiqih Islam, masing-
masing dengan metodologi dan interpretasi syariah yang unik, termasuk Hanafi, Maliki,
Syafi'i, dan Hanbali (Zain, 2022).

Ketika diletakkan sebagai suatu ilmu, sifat dasar Fikih yaitu berkembang, berubah, dan
nisbi memunculkan perdebatan sengit. Meskipun Fikih dipayungi oleh dalil-dalil syariat,
realitas ikhtilaf (perbedaan pendapat) dalam wilayah furu'iyyah (cabang) menunjukkan adanya
kerelatifan. Hal ini dapat menjadi celah bagi pandangan orang terkait tidak adanya ada
pendapat Fikih yang benar-benar mutlak, yang diistilahkan sebagai virus relativisme yang
nantinya dapat menghilangkan sendi-sendi ajaran Ilahi. Manusia diturunkan ke Bumi dengan
bekal pengetahuan atas konsep-konsep dasar kehidupan duniawiah dan kecenderungan-
kecenderungan yang bersumber dari unsur-unsur pembentuk dirinya. Kehadiran manusia di
Bumi menandai dimulainya sebuah perjalanan panjang untuk menjadi khalifah di Bumi.
Seiring berjalannya waktu, manusia terus berusaha memahami dan beradaptasi dengan
lingkungan hidupnya di Bumi dan mencoba mengelolanya dengan apa yang telah dibekalkan

MRBIMA is licensed Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026)
EY  SA under CC BY-SA 4.0

127


https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731 ISSN: 3108-9763

padanya. Sesekali Tuhan memberikan petunjuk mengenai bagaimana bertindak dengan benar
agar hidup manusia menjadi lebih baik, terutama ketika manusia telah terlalu banyak membuat
kesalahan saat hidup di Bumi. Petunjuk terakhir yang diberikan Tuhan secara tekstual adalah
Al-Qur’an, sebagaimana diwahyukan kepada Nabi Muhammad Saw.

Narasi di atas merupakan narasi dari Al-Qur’an yang menggambarkan posisi manusia di
alam dunia di masa lalu maupun di masa kini dan bahkan di masa datang. Narasi tersebut
menjelaskan permasalahan utama mengenai kehidupan manusia: bagaimana memaksimalkan
pengetahuan, naluri, serta Al-Qur’an agar mampu hidup sejahtera secara optimal di dunia dan
mengambil peran sebagai khalifah yang ideal. Dari perspektif ilmiah, penting untuk memahami
bagaimana optimisasi kehidupan dapat dicapai menggunakan cara yang sistematis dan
berprinsip. Manusia hadir di dunia dilengkapi dengan akal, naluri, dan wahyu. Akal berasal
dari manusia sendiri untuk memahami Al-Qur’an dan alam semesta. Sistem tersebut bersumber
dari hubungan antara Al-Qur’an dan alam semesta sedemikian rupa sehingga masing-masing
bekerja untuk menciptakan pemahaman yang komprehensif dan muncul. Al-Qur’an kemudian
memberikan ilmu sehingga ilmu itu sendiri menjadi bagian dari Al-Qur’an
Analisis Ontologis Fikih: Peran dalam Figh Islam dan kehidupan sehari-hari serta
dalam Ekonomi Islam

Klaim relativisme sering kali berakar pada perkembangan filsafat ilmu modern yang
menekankan rasionalitas dan empirisme sebagai landasan ontologis. Paradigma positivisme
Barat, yang dibangun oleh tokoh-tokoh seperti Descartes dan Kant, cenderung mereduksi
realitas hanya pada aspek material dan yang dapat diamati. Berbeda dengan paradigma
tersebut, Islam menawarkan konstruksi ontologis yang integratif. Pandangan Islam menolak
pemisahan antara ilmu dan nilai, serta menegaskan keterpaduan dimensi spiritual, rasional,
dan etis.

Secara ontologis, Fikih mengkaji perbuatan mukallaf (tindakan manusia yang dikenai
beban hukum) sebagai objeknya. Realitas tidak dipandang sekadar materi atau dunia empiris,
tetapi mencakup dimensi Ghaib yang memiliki keterkaitan langsung dengan kehidupan
manusia, di mana seluruh aspek realitas merupakan bagian dari satu kesatuan utuh dalam
kerangka Tauhid. Landasan filosofis sangat penting untuk membangun pendekatan yang tepat
terhadap masalah kehidupan. Landasan filosofis juga memberikan arahan dalam menjaga
integritas etika. Maka, disinilah Fikih diposisikan sebagai jembatan yang menghubungkan
hukum Allah yang mutlak dengan realitas empiris-sosial. Fikih memiliki basis ontologis
dalam wahyu dan sunnah (A. Bahrudin, et al., 2025) dan merupakan salah satu pilar utama
ilmu Islam, berdampingan dengan Ilmu Tauhid (sebagai landasan itigad) dan Ilmu Akhlak
(sebagai penyempurna moral).

Oleh karena itu, memahami dan menerapkan filsafat ilmu bukanlah pilihan, melainkan
kebutuhan yang mendasar dalam penyusunan karya ilmiah dalam ilmu manajemen. Tanpa
landasan filosofis yang kuat, penelitian berisiko kehilangan arah, menghasilkan kesimpulan
yang kurang valid, atau bahkan menimbulkan dampak negatif dalam praktik. Dengan kata
lain, filsafat ilmu memberikan panduan kritis dalam memastikan bahwa karya ilmiah tidak
hanya relevan secara akademik tetapi juga memiliki kontribusi yang signifikan terhadap
pengembangan ilmu manajemen secara keseluruhan.

Dalam filsafat ilmu, ontologi membahas sifat dari apa yang dianggap sebagai 'realitas’
dalam ilmu pengetahuan. Ontologi memberikan kerangka untuk memahami objek kajian
penelitian dan sifat hubungan antar-objek tersebut. Pendekatan ontologis dijadikan sebagai
acuan untuk menentukan hakikat dari kehiudpan sehari-hari dan ilmu ekonomi Islam. Dalam
kehidupan sehari hari, ontologi sebagai cara otak kita memberika penanda akan sesuatu agar
tidak terjadi nya kekeliruan. Tanpa disadari, ontologi digunakan untuk mengenali identitas
kehidupan sehari-hari, misal manusia dapat mengenali benda tersebut digunakan untuk apa,
atau benda tersebut merupaka sesuatu yang bisa dimakan atau tidak. Ontologi juga menjadi

MRBIMA is licensed Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026)
EY  SA under CC BY-SA 4.0

128


https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731 ISSN: 3108-9763

jembatan komunikasi seseorang dengan orang lain. Bagaimana dia mengajari kepemahaman
antara satu dengan lainnya.

Secara ontologis, ilmu ekonomi Islam membahas dua disiplin ilmu secara bersamaan.
Kedua disiplin ilmu itu adalah ilmu ekonomi murni dan ilmu figh mu“amalat. Dengan
demikian, dalam operasionalnya ilmu ekonomi Islam akan selalu bersumber dari kedua
disiplin ilmu tersebut. Persoalan ontologis yang muncul kemudian adalah bagaimana
memadukan antara pemikiran sekular ilmu ekonomi dengan pemikiran sakral yang terdapat
dalam figh mu*amalat. Persoalan ini muncul mengingat bahwa sumber ilmu ekonomi Islam
adalah pemikiran manusia. sedangkan sumber figh mu“amalat adalah wahyu yang didasarkan
pada petunjuk Al-Qur*an dan Hadits Nabi. Perbedaan sumber ilmu pengetahuan ini
menyebabkan munculnya perbedaan penilaian terhadap problematika ekonomi manusia.
Sebagai contoh, ilmu ekonomi akan menghalalkan sistem ekonomi liberal, kapitalis, dan
komunis sejauh itu dapat memuaskan kebutuhan hidup manusia. Tetapi sebaliknya, figh
mu“amalat belum tentu dapat menerima ketiga sistem itu karena dia masih membutuhkan
legislasi dari Al-Qur©an dan Hadits.

Dari sisi lain, teori kebenaran ilmu ekonomi Islam dan ilmu figh mu“amalat tentu saja
berbeda secara diametral. Tolok ukur kebenaran dalam ilmu ekonomi selalu mengacu kepada
tiga teori kebenaran yang dipakai dalam filsafat ilmu yaitu teori koherensi (kesesuaian dengan
teori yang sudah ada), teori korespondensi (kesesuaian dengan fenomena yang ada), dan teori
pragmatisme (kesesuaian dengan kegunaannya).

Sedangkan teori kebenaran figh mu“amalat mengacu secara ketat terhadap wahyu.
Artinya, transaksi ekonomi akan dipandang benar bilamana tidak terdapat larangan dalam
wahyu. Berdasarkan perbedaan sumber pengetahuan dan teori kebenaran yang digunakan,
maka tentu saja sulit untuk memadukan antara ilmu ekonomi dengan figh mu*amalat. Bahkan
secara faktual diakui bahwa pemberlakuan sistem ekonomi Islam dalam bidang perbankan dan
asuransi hampir sama dengan yang terdapat dalam sistem ekonomi konvensional.
Epistemologi Fikih: Jjtihad sebagai Metode Ilmu

Epistemologi Fikih mengkaji bagaimana pengetahuan hukum diperoleh dan divalidasi,
dengan mekanisme sentralnya adalah ijtihad yang diatur oleh Usul Fikih. Epistemologi Fikih
memiliki ciri khas berupa integrasi antara sumber hukum utama (wahyu) dan instrumen akal
(rasio) dalam proses istinbath al-ahkam (penarikan hukum). Akal berfungsi untuk memahami
petunjuk wahyu dan menerapkannya melalui kaidah-kaidah metodologis.

Ijitihad adalah metodologi ilmiah khas Fikih yang memunculkan kaidah-kaidah seperti
qiyas, istihsan, dan maslahah mursalah, yang esensial untuk menjawab persoalan
kontemporer (Ijtihad Dalam Ushul Figh, 2025). Konsekuensi epistemologis dari ijtihad adalah
munculnya pluralitas hukum (perbedaan pendapat), yang menunjukkan bahwa hukum Islam
adalah sistem terbuka yang mengakui relativitas di wilayah ijtihadiyah dan menolak klaim
kebenaran tunggal dalam perkara yang bersifat zanni (Konseptualisasi dan Dinamika Ijtihad:
Telaah atas Metodologi, Produk Hukum, dan Implikasinya terhadap Modernisasi Hukum
Islam, 2025).

Ijtihad harus didasarkan dengan pemahaman bahwa syariat itu bersifat ilahi dan berasal
dari bukti-bukti kuat yang diturunkan secara lengkap dalam al-Quran kemudian diperinci dan
dijelaskan oleh Nabi shalallahu ‘alaihi wassalam. Kemudian dikembangkan untuk bisa sesuai
dengan keadaan yang dibutuhkan melalui iyjma’ dan qiyas, atau konstruksi hukum lainnya.
Ijtihad telah berfungsi sebagai media untuk menguraikan aturan dari sumber-sumber hukum
Islam. Kebutuhan sosial diberikan fleksibilitas yang diperlukan selama tidak ada dalil yang
melarangnya. Dengan demikian, ijtihad pada satu masalah yang belum terjadi pada masa lalu
bisa diselesaikan. Maka ijtihad adalah elemen penting dalam pertumbuhan hukum syariat.

Para ulama dianjurkan agar bekerja keras melakukan pengkajian lebih mendalam untuk
menyelesaikan permasalahan di masyarakat yang pada dasarnya ketentuan hukumnya belum

MRBIMA is licensed Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026)
EY  SA under CC BY-SA 4.0

129


https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731 ISSN: 3108-9763

ditegaskan oleh al-Qur’an dan as-Sunnah. Kesungguhan usaha seperti itu dalam ilmu usul al-
fi kih disebut dengan istilah ijtihad, sedangkan pelakunya dinamai Mujtahid. Abd al-Wahhab
Khallaf mengatakan bahwa jumlah ayat hukum tentang persoalan yang berkaitan
kemasyarakatan hanya sekitar 228 ayat. Ayat-ayat hukum yang berhubungan dengan
kemasyarakatan memang sangat sedikit. Sedangkan dari sekian ribu Hadis Nabi 4le &) L
ales, menurut Ibnu al-Qayyim, hanya sekitar 500 hadis yang memuat dasar-dasar hukum
(Ushul al-hukum). Namun ada yang menyebutkan sekitar 1200 buah Hadis, di samping itu ada
juga yang memperkirakan sekitar 3000 buah Hadis yang membahas tentang hukum-hukum
(ahkam).20 Ini menjadi perenungan dasar bahwa ijtihad pun sekarang harus diarahkan kepada
hasil hukum yang mampu menjawab tantangan zaman dan persoalan kekinian. Hal ini yang
dituntut Mujtahid dalam menentukan hukum dari isu kontemporer dengan berdasarkan kaidah
al-Qur’an, as-Sunnah, ijma’, dan giyas.

Ijtihad merupakan aktivitas seorang mujtahid untuk menemukan hukum suatu
permasalahan melalui metode tertentu. Pada dasarnya dalam membuat hukum untuk
mewujudkan maqasid asy-Syari‘ah (tujuan syariat Islam). Maqasid asy-Syari‘ah berupa
mendatangkan kemaslahatan dan menghalau kemadharatan. Inilah tujuan utama syariat Islam.
Ibnul Qoyyim mengatakan bahwa syariat itu berlandaskan pada asas hikmah dan
kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. Kemaslahatan ini berupa nilai-nilai universal
syariat seperti kasih sayang, keadilan, persatuan, toleransi, perdamaian dan lain sebagainya.
Tujuan utama ditetapkannya syariat Islam yaitu untuk menciptakan kemashlahatan bagi umat
manusia. Maslahah adalah satu term yang populer dalam pembahasan hukum Islam. Maslahah
ini berarti jalbul manfa’ah wa daf’ul mafsadah (menarik kemanfaatan dan menolak
kemudaratan). Maka maqasid asy-Syari’ah sangat berkaitan erat dengan kemaslahatan yang
dipertimbangkan pada kondisi lingkungan, adat di mana seseorang akan tinggal. Tetapi perlu
diperhatikan bahwa tidak mungkin kemaslahatan itu bertentangan dengan syariat dan ‘aqidah
Islam. Di sinilah peran pola pikir Islam (worldview) Selain istilah maqgasid asy-Syari’ah, sama
sebenarnya dengan istilah maslahah mursalah. Semuanya tertuju dan bermuara pada
kemaslahatan manusia. Salah satu contoh penerapan maslahah mursalah di Indonesia adalah
diterimanya konsep Pancasila oleh para ulama yang turut andil merumuskan proses
kemerdekaan Indonesia. Pancasila dianggap tidak bertentangan dengan al-Qur’an maupun al-
Hadis dan dapat mempertahankan persatuan dan keutuhan masyarakat Indonesia yang
multikultur.

Model pemikiran ijtihad yang dibutuhkan menurut Yusuf al-Qaradhawi, yaitu ijtihad
intiga’i dan ijtihad insya’i. [jtihad intiqa’i bisa juga disebut ijtihad tarjihi (eklektik-selektif ).
Maka ijtihad intiqa’i ialah pemikiran ijtihad dengan memilih salah satu pendapat terkuat dari
beberapa pendapat yang ada. Dilakukan dengan selektif dan mengkritisi argumentasi dari
masing-masing pendapat sehingga memilih pendapat terkuat.

Aksiologi Fikih: Implementasi Magqasid Syariah

Aksiologi merupakan salah satu cabang filsafat ilmu yang mempelajari tentang nilai atau
etika. Istilah aksiologi datang dari bahasa yunani yaitu “axio” yang artinya sesuatu yang
berharga, dan “logos” artinya akal atau teori. Aksiologi memiliki berbagai nilai-nilai
kehidupan, seperti etika dan estetika yang dapat dijabarkan dalam beberapa bentuk penerapan
berikut ini: (Harahap & Salminawati, 2022). Dimensi aksiologis Fikih membahas nilai,
manfaat, dan tujuan akhir dari ilmu tersebut. Tujuan tertinggi Fikih adalah mencapai
kemaslahatan dan menghindari mafsadah bagi umat manusia, yang dirumuskan dalam konsep
Magqasid Syariah. Aksiologi Fikih menegaskan bahwa Fikih tidak netral nilai, melainkan
senantiasa bertujuan memelihara lima tujuan primer (dharuriyyat): agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta benda.

Nilai guna Fikih tampak jelas dalam Fikih Muamalah, di mana aksiologi bertujuan
menciptakan keadilan dan etika bisnis. Hal ini memperkuat argumen bahwa ekonomi Islam

MRBIMA is licensed Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026)
EY  SA under CC BY-SA 4.0

130


https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731 ISSN: 3108-9763

bukan sekadar sistem alternatif, tetapi sebuah peradaban ilmu yang utuh dan transformatif,
karena menempatkan nilai sebagai pusat penggerak dan tujuan akhir dari seluruh aktivitas
ekonomi. Pendekatan Magasid Syariah membuat Fikih mampu memberikan solusi hukum
bagi isu kontemporer, dengan orientasi pada tujuan sosial-ekonomi umat.

Magqashid Syariah berfungsi sebagai landasan dalam merumuskan etika ilmiah
dalam Islam. Secara umum, konsep Maqashid mencakup lima elemen utama (al-kulliyyat al-
khams). Pertama adalah hifz ad-din (melindungi agama). Setiap kegiatan ilmiah
seharusnya memperkuat iman dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat.
Sebagai contoh, pemahaman mengenai bioteknologi perlu mempertimbangkan nilai halal
dan haram dalam aplikasinya. Kedua, hifz al-’aql (melindungi akal). Pengetahuan harus
mendorong pemikiran kritis dan logis tanpa mengabaikan sisi moral. Pengembangan ilmu
perlu menghindari penyebaran informasi yang keliru atau informasi palsu. Ketiga, hifz an-
nafs (melindungi jiwa). Etika penelitian mengharuskan penghormatan terhadap hak
asasi manusia, termasuk keselamatan individu yang terlibat dalam penelitian. Praktik
eksperimen yang berpotensi membahayakan jiwa atau melanggar norma kemanusiaan harus
dihindari. Keempat, hifz an-nasl (melindungi keturunan). Pengembangan ilmu dalam sosial
dan kesehatan perlu mengambil perhatian untuk menjaga keluarga dan generasi yang akan
datang, seperti dalam penelitian genetika atau teknologi reproduksi. Terakhir, hifz al-
mal (melindungi harta). Etika ilmiah mengharuskan transparansi dalam penggunaan dana
riset dan pengelolaanhasil penelitian agar tidak disalahgunakan untuk kepentingan pribadi
(Al-Jufri dkk, 2021).

Penerapan nilai maqashid dalam praktik keilmuan merupakan bentuk nyata dari nilai-
nilai etika keilmuan yang sudah dijelaskan sebelumnya. Setelah memahami nilai dan
tujuan maqashid dalam pengembangan pengetahuan, langkah berikutnya adalah
mengimplementasikannya dalam kegiatan ilmiah dan sosial sehingga nilai-nilai tersebut tidak
hanya terbatas pada teori. Etika yang berlandaskan maqashid seharusnya menjadi
panduan dalam setiap tindakan manusia, mulai dari proses pendidikan hingga pemanfaatan
pengetahuan dalam masyarakat.

Hampir seluruh pemikir Islam terkemuka menggunakan Logika Maqasid atau 4/-Mantig
Al-Syari’ah. Salah satunya adalah Musyahid (2014), yang mengemukakan bahwa praktik
ketidakadilan terhadap perempuan dalam masyarakat kerap kali disandarkan pada dalil agama.
Namun, jika dikaji lebih mendalam, tidak ada satu pun ayat Al-Qur’an maupun hadis yang
menyatakan bahwa perempuan memiliki martabat lebih rendah dibandingkan laki-laki. Dalam
Islam, hubungan antara laki-laki dan perempuan senantiasa dilandaskan pada prinsip-prinsip
kesetaraan, ukhuwah, dan kemaslahatan (Musyahid, 2014). Istinbat yang dilakukan oleh
Musyahid (2014) mengenai keadilan gender—yang menegaskan kedudukan laki-laki dan
perempuan dalam Islam melalui penelusuran nas-nas Al-Qur’an dan Al-Hadis—tentunya
berangkat dari Logika Magqasid.

Uraian di atas relevan dengan teori Irving M. Copi yang ditulis oleh Asrobuanam dan
Sumaji (2021), bahwa logika atau al-mantiq adalah instrumen inti dalam mengkaji berbagai
disiplin ilmu melalui metode dan kaidah guna membedakan antara penalaran yang benar dan
yang salah. Logika berfungsi sebagai instrumen penting dalam ilmu pengetahuan untuk
memelihara kejernihan dan kesehatan akal (Asrobuanam dan Sumaji, 2021). Logika Maqasid
Syari’ah dalam menjaga agama berperan penting menghadapi tantangan modern seperti
radikalisme, liberalisme, dan penyalahgunaan teks agama. Dengan pendekatan rasional dan
berorientasi pada tujuan syariat, logika ini menjaga kemurnian ajaran Islam serta memastikan
penerapan hukum yang sesuai dengan nilai-nilai kemaslahatan, keadilan, dan moderasi.

Dalam ajaran Islam, akal menempati posisi penting setelah Al-Qur’an dan Hadis sebagai
bentuk hujah batin yang dianugerahkan Allah SWT kepada manusia. Akal memiliki peran
sentral dalam kehidupan, menjadi pembeda utama antara manusia dan makhluk lain seperti

MRBIMA is licensed Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026)
EY  SA under CC BY-SA 4.0

131


https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731 ISSN: 3108-9763

hewan, serta menjadi dasar dalam menentukan kelayakan seseorang untuk memikul tanggung
jawab. Hal ini ditegaskan oleh sabda Nabi Muhammad SAW: "Tuntutlah ilmu sejak dari
buaian hingga ke liang lahad" (HR. Muslim) (Azilah, dkk., 2018). Jika Tuhan menempatkan
akal pada posisi tertinggi setelah Al-Qur’an dan Hadis Nabi, maka manusia yang tidak
menggunakan akalnya tergolong manusia yang tidak berpikir dan ingkar dari fitrahnya.

Dengan demikian, manusia diciptakan oleh Allah dengan segala keistimewaan dan
kesempurnaannya. Dalam kajian ilmu logika (mantiq), manusia dikenal dengan istilah Al/-
Insan Hayawanun Natiq, yang berarti makhluk hidup yang memiliki kemampuan berpikir atau
berbicara sehingga dapat dibedakan dari makhluk lain (Rambe, 2020). Manusia tanpa logika
berarti tidak menggunakan akalnya; dan ketika manusia tidak menggunakan akalnya, ia tidak
mampu berpikir. Tanpa berpikir, manusia kehilangan kemampuan untuk menemukan jati
dirinya. Sebab, pembeda utama manusia adalah kemampuannya dalam menggunakan akal.
Oleh karena itu, logika menjadi instrumen esensial yang menegaskan eksistensi dan
keistimewaan manusia sebagai makhluk berpikir.

Manusia yang tidak menemukan jati dirinya adalah manusia yang tidak mampu menjaga
agamanya. Selain itu, manusia yang dapat menjaga agamanya adalah manusia yang
menggunakan akalnya, dan manusia yang dapat menggunakan akalnya tentunya
menggunakan logika sebagai instrumen berpikir. Jika logika yang digunakan bertumpu pada
agama Islam, maka logika yang digunakan adalah 4/-Mantiq Al-Syari’ah. Menurut Reynaldi
Adi Surya (2020) dalam jurnalnya yang berjudul “Kedudukan Akal Dalam Islam: Perdebatan
Antara Mazhab Rasional Dan Tradisional Islam”, mengemukakan bahwa dalam ilmu mantig
(logika), manusia disebut sebagai makhluk hidup yang berpikir. Dengan kata lain, kemampuan
untuk berpikir, mengolah ide, dan mewujudkan hasil pikirannya merupakan ciri khas sekaligus
pembeda utama antara manusia dan makhluk lainnya (Surya, 2020). Meskipun esensi agama
Islam tidak bergantung pada penganutnya, akan tetapi tanpa mantiq, maka ontologis agama
Islam tidak dapat dipahami secara utuh ketika penganutnya tidak dibimbing oleh logika yang
bernapaskan Islam melalui logika Maqasyid Syariah.

KESIMPULAN DAN SARAN

Kesimpulannya, analisis terhadap kedudukan Fikih dalam struktur ilmu Islam harus
dimulai dari pemahaman bahwa Hukum Islam memiliki dualitas makna: Syariat yang absolut
dan Fikih yang merupakan hasil ijtihad. Dualitas ini terjawab melalui kerangka Filsafat Hukum
(Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi). Secara Ontologis, Fikih terbukti sebagai jembatan
yang menghubungkan hukum Ilahi (Syariat) dengan perbuatan manusia (mukallaf), menolak
reduksionisme filsafat positivisme Barat, dan menegaskan realitas yang integratif berdasarkan
Tauhid. Secara Epistemologis, Fikih divalidasi melalui metodologi ijtihad yang diatur oleh
Usul Fikih, di mana ia mengintegrasikan akal dan wahyu, sekaligus mengakui pluralitas hukum
di wilayah zanni (dugaan kuat) sebagai konsekuensi logis dari keragaman metode.

Sementara itu, secara Aksiologis, Fikih menemukan pembenarannya dalam nilai-nilai
yang terkandung, yaitu upaya mewujudkan kemaslahatan umat (Magasid Syariah). Aksiologi
Fikih berorientasi pada pemeliharaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Nilai-nilai ini
memastikan Fikih selalu terkait dengan pembentukan hukum dan pelaksanaannya dalam
kehidupan masyarakat, terutama dalam bidang Muamalah (ekonomi dan sosial). Dengan
demikian, Fikih menempati kedudukan yang vital: sebagai ilmu yang dinamis dalam ranah
sosial namun tetap berakar kuat pada fondasi tauhid.

REFERENSI
Abu Bakar, Y. (2025). lmu ushul fiqih dalam perspektif filsafat ilmu. I/HSAN: Jurnal
Pendidikan Islam, 3(1).

MRBIMA is licensed Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026)
EY  SA under CC BY-SA 4.0

132


https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731 ISSN: 3108-9763

Bahrudin, A., et al. (2025). Filsafat pendidikan Islam perspektif ontologi, epistemologi dan
aksiologi. Jurnal Ilmiah Dikdaya, 2(1).

Batubara, A. H. A., & Salminawati. (2022). Pengertian ontologi dalam perspektif pendidikan
Islam. JOSR: Journal of Social Research, 1(4), 239-247.

Cahyadi, A. 1., Missai, U., Rosdianto, Ridwan, M., & Setiabudi, A. (2025). Maqashid syariah
sebagai filsafat hukum Islam: Studi pemikiran Jesser Auda. AL-BAHTS: Jurnal Ilmu
Sosial, Politik, Dan Hukum, 2(2).

Dedi, S. (2020). Ushul figih menurut paradigma filsafat ilmu (Kajian ontologi, epistemologi,
dan  aksiologi).  Al-Istinbath:  Jurnal — Hukum  Islam, 5(2), 289-310.
https://doi.org/10.29240/jhi.v5i2.1829

Fikih. (n.d.). Dalam Wikipedia Bahasa Indonesia. Diakses 25 November 2025, dari
https://id.wikipedia.org/wiki/Fikih

Halim, A., Maryani, H., & Zikrillah, R. (2022). Kajian ontologi, epistemologi, dan aksiologi
dalam filsafat hukum. Grondwet: Jurnal Hukum Tata Negara & Hukum Administrasi
Negara, 1(1), 39-50.

Hamzah, S. (2024). Al-Ghazali dan Ibn Rusyd tentang aksiologi filsafat Islam: Analisis
komparatif. Batuthah: Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 3(2), 115-130.

Implementasi maqashid syariah terhadap olahan produk halal bebek sinjay dalam perspektif
ulama pesantren bangkalan madura. (2025). JURNAL MEDIA AKADEMIK (JMA), 3(10).

Ilmu fiqih dalam perspektif filsafat ilmu. (2025). (PDF). Ditemukan dari ResearchGate.

Irawati, D., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2021). Positivisme, pospositivisme, teori kritis, dan
konstruktivisme dalam perspektif epistemologi Islam. JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu
Pendidikan, 4(8), 870—880.

Irmawati, 1., & Jaharuddin, J. (2024). Pengaruh nilai-nilai Islam dalam pembentukan budaya
organisasi perspektif ekonomi Islam. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 3(5), 3853—-3864.

[jtihad dalam ushul figh. (2025). JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(5).

Konseptualisasi dan dinamika ijtihad: Telaah atas metodologi, produk hukum, dan
implikasinya terhadap modernisasi hukum Islam. (2025). Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-
Ilmu Sosial, 3(1).

Maliki, A. (2021). Menggagas epistemologi dalam filsafat Islam. AT-THARIQ: Jurnal Studi

Islam dan Budaya, 1(2), 29-47.

O
v D) v

Putra, F. M. A., & Jaharuddin. (2024). Perbandingan kinerja reksa dana syariah dan reksa dana
konvensional di Bursa Efek Indonesia. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 3(5), 4931—
4940.

Salam, H. A., & Jaharuddin. (2022). Analisis pengelolaan dana zakat produktif pada lembaga
amil zakat Daarut Tauhiid cabang Banten. Taraadin, 2(2), 18-38.

Shaifudin, A. (2019). Fiqih dalam perspektif filsafat ilmu: Hakikat dan objek ilmu fiqih. A/-
Manhaj: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial Islam, 1(2), 197-206.

Ulum, M., Azizah, A., & Utami, L. K. (2023). [lmu dalam perspektif Islam dan Barat: Tinjauan
ontologi dan epistemologi. MA ’ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 4(1), 84—104.

Wibawanti, E., & Jaharuddin. (2022). Perbandingan antara ekonomi Islam dengan ekonomi
kapitalisme. Jurnal Kajian Ekonomi dan Kebijakan Publik, 7(2), 193-206.

Yusuf, Y. (n.d.). Epistemologi sains Islam. [Tidak diterbitkan].

Zaki, M. (2019). Kedudukan fikih, ushul figh dan al-qawaid al-fighiyyah dalam sistem
ekonomi syariah. ISTIKHLAF, 1(1), 33-39.

Salsabila, S., Rohanda, R., & Kodir, A. (2025). [lmu Mantik Perspektif Filsafat [Imu Kajian
Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi. IThtimam: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, 8(1),
220-237. (Rahmat Hidayat, 2024)

MRBIMA is licensed Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026)
EY  SA under CC BY-SA 4.0

133


https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.29240/jhi.v5i2.1829
https://doi.org/10.29240/jhi.v5i2.1829
https://id.wikipedia.org/wiki/Fikih
https://id.wikipedia.org/wiki/Fikih

DOI: https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731 ISSN: 3108-9763

Abdurrasyid, F., Bustam, B. M. R., Setiawan, F., & Wibawa, M. A. D. (2024). Filsafat [lmu
Pandangan Imam Al-Ghazali. Pengertian: Jurnal Pendidikan Indonesia (PJPI), 2(2),
393-406.

Asma, S. N. (2024). Kedudukan figh siyasah dalam hukum Islam. Lex Sharia Pacta Sunt
Servanda: Jurnal Hukum Islam dan Kebijakan, 1(2), 32-37.

Al-Maidah ayat 5:48, I Kurnia et al., 4] Qur’an Cordoba, ed. D Nursalim (Bandung:

Cordoba, 2012), hlm. 229.

Daulay, S.P. Posisi Ekonomi Islam di antara Ekonomi Konvensional dan Figh Muamalat,
(Muslim Sources.Com., 2005),

Al-Hagq, Irfan., Economic Doctrine of Islam, The International Institute of Islamic Thought,
(Herndon, Virginia, 1996), 73

Akbar, D.A., Kajian Filsafat l[lmu Terhadap Ekonomi Islam, (E-Jurnal IAIN Raden Fatah
Palembang, 2013), 73

Sajila Kausar, Collective Ijtihad: History and Current Perspective dalam International Journal
of Humanities & Social Science Studies (IJHSSS) Volume-III, Issue-V, March 2017,
151-163

Amin Muhammad, Ijtihad Ibnu Taimiyah Dalam Bidang Figh Islam (Jakarta: Bulan Bintang,
1999), 40

Abd. Al-Wahab Khalaf, [lm Usul al-Figh (Jakarta : al-Majlis al-A’la al-Indinisi al-Da’wah al-
Islamiyah, 1972), 24

Izzuddin Abdul Aziz, Qowaid al-Ahkam fi Mashalih al-Anam, (Beirut: Dar al-Kutub al-
"[Imiyah), 11.

Abdul Wahhab Khallaf, [lmu Usul Al-Figh, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2007), 160-164.

Ibnul Qoyyim al-Jauziyah, I’lam al-Muwaqqi’in, (Digital Library, al-Maktabah al-Syamilah
al-Ishdar al-Tsani, 2005), III, 14. Dalam teks arabnya: 24Abu Ishaq Al-Syatibi, al-
Muwafaqat Fi Usul Al-Syariat, (Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyah, 2003), IV, 106.

Ramadan al-Buti, Dawabit al-Maslahah fi al-Syari’ah al-Islamiyah, (Beirut: Muassasah al-
Risalah, 1986), 23,

Izzuddin Abdul Aziz, Qowaid al-Ahkam fi Mashalih al-Anam, (Beirut: Dar al-Kutub al-
’Ilmiyah), 7-8.

Abd. Mogsith Ghozali dalam Buku Islam Nusantara; dari Ushul Figih Hingga paham
Kebangsaan, (Jakarta, Mizan, 2015), 107.

Yusuf al-Qaradhawi, al-Ijtihad fi al-Syari‘ah al-Islamiyah ma’a Nadharat Tahliliyah fi al-
[jtihad al-Mu’ashir, terj. Ahmad Syathori, Ijtihad dalam Syariat Islam, (Jakarta: Bulan
Bintang, 1987), 150

Fadhlurrahman, & Hanafiah, Y. (2020). Paradigma ijtihad dalam hukum Islam: Kritik atas
epistemologi berfikir kaum kontemporer. Kalimah: Jurnal Studi Agama-Agama dan
Pemikiran Islam, 18(2), 249-264

Muslih, M. (2025). Paradigma pengembangan keilmuan di perguruan tinggi: Analisis ontologis
atas pemikiran M. Amin Abdullah. Tadhkirah: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 4(2),
17-28.

Rudianto, Musyahid, A., & Sultan, L. (2025). Logika maqashid: Implementasi maqasid al-shar1
ah dalam konteks hukum kontemporer. Jurnal Tana Mana, 6(1), 471-476.

MRBIMA is licensed Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, Vol 2, No 1 (2026)
EY  SA under CC BY-SA 4.0

134


https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.731
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

